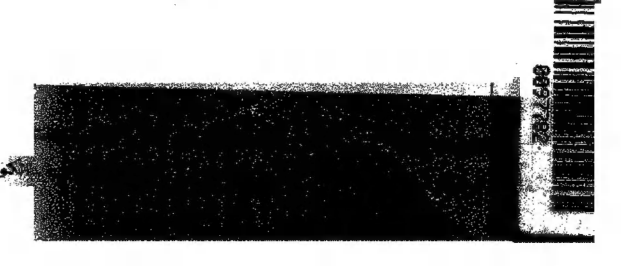


# تعتيرالعالم

د. اتنور عبد الملك





سلسلة كت ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطيي للثمتافة والفنون والآداب - الكويت

# تعتيرالعكالم

د. اتنور عبد الملك

90 \_ صفر ١٤٠٦ هـ \_ نوفمبر (تشرين الثاني) ١٩٨٥ م

المشرف العسام:
احمد رمشاري العدواني
الأمين العام للمياس
الأمين العام:
و. خليف ترا لوقيت ال

### هيئة التصربير:

د. فراد نهريا الستشاد د. استامة الخصولي زهري الحكري د. سليمان الشطيي د. سليمان السكري د. سليمان العسكري ث. سشاكرم مصطفي مسدي حطشات د. عبد الرزاق العدواني د. فساروق العدواني د. محسمه الروق العدواني العدواني د. محسمه الروق العدواني العدواني المعاواني العدواني العدواني

المواسلات :

توجه بأسم السيدالأمين العام للمباسل لوطنى للثقافة والمفنول والآداب

## تعيييرالعالم



### تقديم

إن عملية تغير العالم منذ نهاية الحرب العالمية ، وخاصة منذ مرحلة ما بين عامى ١٩٤٩ و ١٩٧٣ ، أي بين انتصار ثورة التحرر الوطني واقامة جمهورية الصين الشعبية في أول أكتوبر عام ١٩٤٩ من ناحية ، وحرب أكتوبر عام ١٩٧٧ وتحرير فيتنام في نفس المرحلة من ناحية أخرى أمر مركزي في تطور المجتمعات البشرية الحديثة ، كما أنه يمثل نقطة التحول في تاريخ العالم .

ومن ثم فان هذه العملية ، عملية و تغير العالم لا تحدث بشكل موضوعي آلي بحت ، من جرّاء تطور القوى الانتاجية أو مقتضيات المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، وغير ذلك من الأسباب التي يسهل وصفها كمياً . انها عملية تلعب فيها الارادة السياسية دوراً رئيسا ، يمتد بجاله من الجيو \_ سياسة العالمية والاقليمية إلى الدين وصراع الحضارات . أي أنّ عملية و تغير ، العالم تقتضي ، بالضرورة ، دراسة القوى العاملة على و تغيير ، العالم . بعضها يعمل من أجل توسيع رقعة التحرر والحرية ، والتقدم . والبعض الأخر يعمل من أجل أجل اخضاع عملية التغير إلى هيمنة المركز الواحد . وإن تشابك هذه الاتجاهات ، وتعدد مسالكها ومناهجها ، وتباين معدلات سرعة تحركها الذاتي أثارت ، وتثير بشكل متزايد ، مستوى جديداً من الإشكال يفتضي نوعاً جديداً من التحليل . .

ومن هنا ، فان هذه الدراسة المقتضبة سوف تتجه أولاً وقبل كل شيء إلى دراسة المحاور العامة لعملية تغيير العالم، دون أن تهتسم بالسرد التفصيلي ... وهو من شأن الدراسات التفصيلية ، الميدانية ، والمتابعة الصحفية الدقيقة ... وذلك بغية تقديم صورة شاملة لعملية

تغيير العالم من خلال التغيرات الحادثة فعلا ، وبشكل أوضح ابتداءً من الطاقات الحركية الكامنة . ومن هنا ، سيكون التركيز على ذلك و الجزء المغمور من تحت الثلج ، بغية النفاذ إلى أعماق التيارات التي تعمل في قلب المحيط العميق لتاريخنا المعاصر ، آنياً ومستقبلياً .

وخلاصة القول: فإن هذه الدراسة تستهدف أن تضع بين يدي القارىء الملتزم، والمواطن الواعي، وبين طلائع مختلف المدارس التكوينية الأصيلة للفكر والعمل في أمتنا العربية مجموعة التحاليل والرقى التي قد تعين على تحديد التحرك العربي في المرحلة القادمة، صوب نظام عالمي جديد.

فهذه دراسة لا تقدم و حلولاً »، ولا و وصفات » .. وإنما تكتفى بوضع ملف هذه القضية الكبرى بين أيدي الطلائع العربية ، التي تستطيع وحدها ، وانطلاقاً من أرضنا ، أن تشكل مشروعنا الحضاري العربي ، وكذا استراتيجيتنا الحضارية العربية ، في قلب نهضة شعوب الشرق ، في عصر اندلاع و ريح الشرق ، الذي يجمع بين صحوة حضارات شعوبنا الشرقية وعزمها الأكيد على تأكيد مكانتها ، واستقلال قرارها ، وتأمين مسارها ، في اتجاه التواكب مع القوى التقدمية على أوسع نطاق في عالمنا المعاصر .

وقد أفادت .. هذه الدراسة من المعطيات المتراكمة بين عامي ١٩٧٨ و ١٩٨٨ في نطاق المشروع الذي حظينا بشرف تنسيقه في اطار جامعة الأمم المتحدة حول و البدائل الاجتاعية .. الثقافية للتنمية في عالم متغير » ، وخاصة المشروع الفرعي حول و تغيير العالم ». وقد عاون كل من السيد الاستاذ عبد العظيم حماد والسيدة الفاضله رباب عرودكي في إعداد مخطوط هذه الدراسة كما تكرم الصديق الكريم الاستاذ الدكتور وجيه عبد المسيح بمراجعه المخطوط . على أن السهو

والخطأ من شأن المؤلف وحده .

ونود في الختام أن نتوجه بخالص الشكر إلى و المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب و بدولة الكويت ، وخاصة الأخ الكريم الاستاذ الكبير أحمد مشاري العدواني ، الأمين العمام للمجلس ، والمزميل الصديق الاستاذ الدكتور فؤاد زكريا ، مستئسار سلسلة وعالم المعرفة ولا المناه من ترحاب ، وتسامع ، بعد أن تأخر المخطوط عن موعده لظروف فنية قاهرة ، وهو بما أتاح للعمل أن يتم في جو من التعاون الأخوي الكريم . والجمدلة ، فالله ولي التوفيق .

أنور عبد الملك



## الباب الأول عالمية العسالم

### البنصرالأولب في أصبول "النظرام العالمي"

١ ـ يتساءل القارىء والمحلل والمسئول السياسي ، عن حقيقة ما
 يطلق عليه و النظام العالمي .

ويتبدى أمامنا • وبوضوح كامل • شكل • سياسي واقتصادي واستراتيجي تنتظم في إطاره وحدات ، وأغاط من العلاقات • تنطوي على صراعات ومواجهات وعمليات تنمية • وتطور اجتاعي • وتحديث • تقفز أحياناً بسرعة هائلة ، ثم تتوقف ، أو ترتد ، أو تصاب بضربات وهجهات مضادة تكسر شوكتها ،

ولقد برزت في إطار هذا و الشكل » منذ عام ١٩٤٥ قوتان عظميان ، بينا كانت القوى الكبرى » أو المؤثرة منحصرة في الربع الأول من القرن العشرين في أوروبا ، وكأن الولايات المتحدة الأمريكية عالم هامشي يدور في مسار فلكي مستقل ، وكأن غالبية العالم أي و القارات الثلاث » آسيا ، إفريقيا ، أمريكا اللاتينية لاوجود لها إلا بوصفها امتدادات تابعة للقارة الأوروبية ، ولو عدنا إلى الوراء ، إلى القرن التاسع عشر مشلاً ، لرأينا صورة غريبة : القارة الأوروبية في المركز ، ثم تحركات هائلة في قطساع الشرق المضاري ... أي آسيا والعالسم الإسلامسي .. العربي بامتدادات الإفريقية .. خاصة حول تحرك الدولة المصرية بقيادة عمد علي بين سنة المؤريقية .. خاصة حول تحرك الدولة المصرية بقيادة عمد علي بين سنة المؤريقية .. خاصة حول تحرك الدولة المصرية بقيادة عمد علي بين سنة والمنذ » ثم تحديث اليابان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام والمنذ » ثم تحديث اليابان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام والمنذ » ثم تحديث اليابان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام

تلك صور متباينة ، وكأنما هناك عالم مغمور وراء النظام الثنائي الذي كرسته اتفاقية يالتا عام ١٩٤٥ نظام ؟ أم واقع تاريخي مرحلي ؟ وفي كلتا الحالتين : ماذا كان التصور ، والجذور ، والواقع التاريخي الحقيقي ؟

ثم يبرز سؤال آخر: متى ، ولم ، بدأ التساؤل حول « تغيير العالم » ؟

٧ .. يرسي هذان التساؤ لان أرضية تساؤ ل ثالث مركزي ، ألا وهو متى وكيف ظهرت فكرة « العالم » ؟ الو بوجه أدق : متى أركيف استشعرت معظم المجتمعات أنها مترابطة في إطار واحد » واقعي لا أسطوري يؤثر على حياتها اليومية ، وعلى مستقبلها ويطلق عليه » العالم » ؟ أي متى استشعرت غالبية شعوب المجتمعات البشرية ، السواد الأعظم من الناس أنها جزء لا يتجزأ من دائرة أو إطار أوسع من دائرة الوطن ، والأمة » ورابطة الجوار الثقافي ، أو الديني ، أو الحضاري ، إطار يتعدى الدولة الوطنية » والقارة » وكانه الإطار أو الدائرة الأكثر عمومية ، والأكثر شمولاً » أي في نهاية الأمر الإطار أو الدائرة التي قد يكون لها الوزن الأكبر في تبدل الأمور أو تطورها ؟

يكفي هنا أن نذكر واقعة تبدو غريبة: ذلك أنه عندما توفى الإمبراطور نابليون الأول في منغاه بجنزيرة سانبت هيلانية سنية ١٨٣١ ه لم يصل النبأ إلى ميناء مارسيليا إلا بعد انقضاء شهرين على الوفاة ، ولم ينتشر في أرجاء فرنسا إلا بعد نصف عام . . . لم نكن آنذاك في عصر اللاملكي والتليفون رغم تقدم فنون الحرب والمندسة بشكل ملحوظ همكذا كان و عالم ، أوروبا وحدها في الربع الأول من القرن التاسع عشر ، بالنسبة لحدث بالغ الخطورة .

لم يكن هناك وعي بوجود واقعي مؤثر اسمه « العالم » .. على العكس تماما ما نحياه اليوم » وإنما كان مفهوم « العالم » مفهوماً تاريخياً ، فلسفياً » دينياً ، يرمنز إلى إدراك شامل لمجموع ما تم اكتشافه وتدوينه في كتب الرحلات والجغرافيا .

وفجأة ، وفي أقل من نصف قرن ، أي قبل انتهاء القرن التاسع عشر ببضع سنوات ، اتسعت داثرة إدراك الطلائع السياسية والثقافية والعلمية في عواصم العالم المتصدة وبعض عواصم البلدان التابعة في الشرقي من الولايات المتصدة وبعض عواصم البلدان التابعة في حوض البحر الأبيض المتوسط وقطاعات أخرى في أمريكا السلاتينية وآسيا للترابط العضوي بين الأحداث السياسية والحربية والاقتصادية وكذلك العلمية والثقافية في مختلف قطاعات الداثرة المركزية ، وبين هذه القطاعات . لقد كان هذا العصر هو عصر ظهور أول « المعارض العالم » عصر تدوين الاكتشافات وتعدد طبعات خرائط العالم » المشكل التقليدي الواضح ( وستكون لنا عودة إلى هذا الموضوع بالشكل التقليدي الواضح ( وستكون لنا عودة إلى هذا الموضوع الغريب ) » عهد البرق والتليفون وإنشاء شركات الملاحة البحرية المكبري ومعها توسيع وتعميق وإنشاء العديد من المواني» التي انبثقت منها آلاف تلو آلاف من خطوط السكك الحديدية لتربط مابين المواني، والعواصم والمدن الرئيسة في الداخل .

ظهر إذن إدراك العالم ، بالوعي ا بالعالم ، منذ أقل من قرن من الزمان وإن كان العالم الواقعي ظاهر موضوعية تحت إلى أقدم العصور ، أي أنها ظاهرة موضوعية من حيث وجود القسارات والمحيطات ، وإن كان هذا العالم الموضوعي غير مترابط ومتفاعل في نسيج متصل الخيوط والتأثيرات المتبادلة قبل بداية القرن العشرين .

من البديبي إذن أن التساؤل عن : و تغيير العالم ، ماكان عكن

له أن يطرح أو حتى يتبدى في الأذهان اللهم إلا لدى بعض العباقرة والرواد قبل بداية هذا القرن ، أي قبل أن يتكون الإدراك الإنساني الجهاعي بوجود وعالم ، واحد مترابط .

٣ - اقترنت عملية إدراك مايكن أن نسميه هنا « عالمية العالم ١٨٤ اليوم « العلوم الاجتاعية » ، ذلك أن جامعات مرحلة سنة ، ١٨٠ لم اليوم « العلوم الاجتاعية » ، ذلك أن جامعات مرحلة سنة ، ١٨٠ لم تكن تعرف فكرة الأقسام المتخصصة باستثناء « مفهوم علم التاريخ » وهو أمر يتضح في موسوعة « الإنسيكلوبيديا » التي حررها «ديدرو» ورجال عصر التنوير في فرنسا في النصف الثاني من القسرن الثامن عشر قبل الثورة الفرنسية « وفجأة ، وفي أقل من مائة عام ، أي ما بين سنة ، ١٨٠ وسنة ، ١٩٠ نشهد بروز بجالات متعددة اتخذت بين سنة ، ١٨٠ وسنة ، ١٩٠ نشهد بروز بجالات متعددة اتخذت الاقتصاد ، علم الإنسان ( الأنثروبولوجيا ) علم السياسة « علم الأجتاع ، علم النفس . . . الخ ، ويتناول كل علم من هذه العلوم زاوية أو نوعية متخصصة من واقع العالم « الدني أصبح مدركا ادراكاً كلياً في نفس هذه المرحلة السزمنية بالضبطائي حول عام ادراكاً كلياً في نفس هذه المرحلة السزمنية بالضبطائي حول عام

وفي أعقاب ذلك « بدأت المحاولات الأولى للجمع بين هذه المنزوايا المتخصصة في التحليل من ناحية وبين التاريخ العمام ، والفلسفة « خاصة فلسفة التاريخ « والجغرافيا العامة ، وتاريخ وعلموم الأديان من ناحية أخرى بغية تفسير « مفهوم العالم » ، وخاصة طرق تكون النظام العالمي الذي وجد في بداية القرن العشرين .

كان و النظام العالمي ، القائم آنذاك هو نظام الهيمنة الأوروبية على

سائر القارات ـ آسيا ، إفريقيا ، أمريكا السلاتينية . . (رغسم استقلالها النسبي عن إسبانيا والبرتغال في القرن التاسع عشر) ـ باستثناء الولايات المتحدة الأمريكية ، وكان ذلك هو الأمر الواقع منذ القرن الحامس عشر ، عصر الاكتشافات البحرية الكبرى ، وما ترتب عليها من تراكم هائل للشروات والموارد بسين أيدي قلة من المقاطعات والدول في القارة الأوروبية .. وهي العملية التي سنتناولها بعد قليل بالتحليل .

وبعد خسة أجيال من الهيمنة ، شرعست العلسوم الاجتاعية الأوروبية ، ثم الغسربية تتساءل عن أسبساب تلك الهيمنسة واستمرارها .

#### وانقسم الرأي بين عدة اتجاهات رئيسة :

أـ ذهب المفكرون التقليديون إلى أن هذا الواقع لايمشل إشكالاً خاصاً ، فمن كان أكثر تقدماً لابد وإن يكون أكثر قدرة أو كفاءة أو أهلية ، أي أن أمر الهيمنة الأوروبية الغربية ـ أمسر طبيعي لايمشل جديداً ، أفلم تات هذه الهيمنة بعد عصر النهضة ؟ أفلم تكن هذه النهضة أوروبية فحسب ؟ ألم تقم على مقدمات معروفة ومثبتة تؤكد تفوق أوروبا الأزلي الأبدي ، ابتداء من حضارات اليونان وروما ، ومن بعدها الدعوة المسيحية ، وانتشار فلسفتها الأخلاقية وقيمها الروحية عبر العصور الوسطى ؟

فتلك دائسرا متصلمة بدأت من سقسراط وبركليس حتسى الامبراطورية البريطانية في العصر الفيكتوري ومن بعده ظهمور أو إدراك ظاهرة عالمية العالم .

إذن : لم ، وفيم التساؤل؟ إن والعالم ، كان والايزال

وسيظل ، نظر دائرية غيل أيضا نظر المراكز الهيمنة التقليدية ، وقد عرفت كيف تحاصر نتائج الاكتشافات الحديثة الخاصة بالحضارات والثقافات الأخرى وتضعها في إطسار سلقسي منمى باسم الاستشراق » فلا وجود للشرق الحضاري الشامخ وحضاراته العريقة ، واستمرار خصوصياته الثقافية والقومية في تشكيل النظام العالمي ، ما دام خارج أرضية التحرك الفعال ، ابتداء من هذه النظرة المدائرية المغلقة ، نظرة الهيمنة ، بل والوجود المتوحد ، لأوروبا والغرب على ساحة تاريخ العالم .

ب .. ثم جاءت مرحلة نقد الطرح التقليدي للعلوم الاجتاعية .. على أيدي مدارس جديدة نشأت في الغرب ابتداء من صدمة فقدان المستعمرات القديمة وخاصة صدى حروب فيتسام ، على الوجدان الأمريكي .

وقد ذهب عدد من هؤ لاء النقاد المجددين إلى أن التاريخ يمكن وصفه على النمط التالي ، بشكل مقتضب :

الدائرة التقليدية الرئيسة « دائرة الهيمنة الأوروبية تظل كها هي حسب مفهوم الانجاه الأول المذي وصفناه آنضا « غسير ان هذا « العالم « اعتبر مكوناً من وحدات قيل إنها مصطنعة . ذلك أن تلك الوحيات - أي « الدول » الأوروبية - لم يكن لها واقسع عمين الجمذور « إذ أنها تكونت عبر مسيرة من التسراكهات قيل إنها « إقطاعية » في البداية « ثم أدت بعد مرحلة إلى صراعات مع طبقات معتمعات المدن ، أي البرجوازية ، إلى تكوين الدولة الأوروبية من الطراز الحديث ، وهي الدولة التي انقسمت بدورها إلى قطاعين ، مجموعة مراكز القوى الرأسهالية من ناحية « وفئات أو طبقة العاملين في المصانع التي وجدت في المدن وحولها من ناحية العاملين .

ـ وماذا كان قبل هذا العالم الحديث اللذي تكون حول القرن الحامس عشر ؟

يقول هؤ لاء النقاد إن هذا العالم الحديث ـ الأوروبي ـ سبقتـه مجموعة غير متجانسة من الظواهر ، بعضها في القبارة الأوروبية ، ومعظمها خارج هذه القارة \_ وفي هذا اعتراف على الأقل بأنه كانت هناك ظواهس إجهاعية ، بل وحضارات خارج دائسرة الهيمنسة التقليدية . مجتمعات مبعثرة ، أو حضارات وإمبراطوريات تسيطر على قطاع من قارة أو قارات . صراعات تتصل ثم تنقطع على حدود هذه التكوينات الاجتاعية والسياسية والحضارية .. إلخ. والهدف من هذا السرد المتخبط ، والذي كثيراً ما يتخذ الوانا تبهر العقل والخيال معاً .. مثل التغنى بجال حضارة مصر الفرعونية وكذا بإرهاف الحضارة الصينية ورومانسية والف ليلة وليلقه، وغير ذلك مما يثلج صدر المتفرج الشرقي \_ إنما هو إنكار تاريخية العالم في مجموعه ، إذ أنَّ الاعتراف بهذه التاريخية معناه الاعتراف بعراقة وأصالمة حضارات الشرق ، وقدرتها الخارقة على الاستمرارية التاريخية عبر عشرات القرون ، وفوق هذا وذاك الاعتراف بأن بعضها وخاصة حضارة مصر الفرعونية كانت منبع وأساس الفلسفة اليونانية ، وأن الإيمانية التوحيدية نشبات في أرض الشرق ، وعلى وجمه التحديد في شهال شرق إفريقيا وجنوب غرب آسيا ، في الوقت اللذي تكونت فيه الأنظمة الفلسفية الكبري .

- ثم تقدم التفسير النقدي الغربي خطوة « متخذاً هذه المرة عامل المتقدم الاقتصادي أساسها للتصنيف وذلك بعد حرب أعوام ١٩٣٩ - ١٩٤٥ وهي في واقع الأمر « الحرب العالمية الأولى « لأن حرب أعوام ١٩١٤ - ١٩١٨ كانت حرباً أوروبية على وجه الدقة ،

بينا كانت أوروبا تظن أنها هي « العالم » كها قلنا . فأصبح العالم عند هؤ لاء النقاد الغربين المجددين ، يتكون من عوالم ثلاثة : « العالم الأول » أي مجتمعات أوروبا الغربية وأمريكا الشهالية الرأسهالية والمتقدمة اقتصادياً وصناعياً ، ثم « العالم الثاني « الـذي يتكون من دول أوروبا الاشتراكية وإن كان بعضها متقدما إقتصاديا وصناعياً وكلها أوروبي غربي ، وأخيراً « العالم الثالث » وفيه بقية العالم أي القارات الثلاث ، باستثناء اليابان « في بعض الأحيان . العالم مازال هو « العالم الأول » . وأصبح « الأول » بعد أن أي أن العالم مازال هو « العالم الأول » . وأصبح « الأول » بعد أن فرض واقع الأمر وجود وحدات أخرى فرضا ، كان لابد من فرض واقع الأمر وجود وحدات أخرى فرضا ، كان لابد من قصنيفها وتبويبها في سلم هرمي بعد ماكان ومازال هذا المغمور جزءا لايتجزأ من « العالم » بمعنى الكلمة .

مفهوم دائري عنصري من ناحية " يتلوه مفهوم يرى العالم وكأنه « سوق عالمي » . كلاهيا يركز التحليل والتخطيط السياسي المستقبلي على أساس واقع الأمر ، على أساس نظام الهيمنة القائم حالياً ومنذ القرن الخامس عشر " وكأن مكتوب على الإنسانية ألا تعيش إلا تكرار الماضي " وعلى الشعوب ألا تتحرك في دائرة الحصار المضروب حولها " وعلى عالم الحضارات والثقافات والقوميات غير الغربية أن يظل عديم الفاعلية هامشياً ، مرفوضاً " عاجزاً .

فهل ترى هناك نظرة أخرى إلى = عالمية العالم ، ؟

عصر نهضة شعوب الشرق ، عصر المحمد الاجتهاد في عصر نهضة شعوب الشرق ، عصر الموجة الجبارة من حروب وثورات التحرير وكذا الثورات الاجتهاء التي هزت أركان الهيمنة الغربية منذ سنة ١٨٠٠ وضاصة منذ نهاية القرن التاسع عشر وأدت إلى تقويض أركان الأنظمة الاستعهارية التقليدية ، وبالتالي تقويض أركان هيمنة أوروبا الغربية ، حتى التقليدية ، وبالتالي تقويض أركان هيمنة أوروبا الغربية ، حتى

أ - فإذا كان تحرك شعوب القارات الشلاث .. وخاصة الشرق الحضاري في آسيا وإفريقيا - يثبت نجاحه وقدرته في المعركة ضد الأنظمة الاستعارية التقليدية في مجالات الحرب التحريرية وليس فقط في مجال الدبلوماسية والسياسة ، وكذلك في مجال الافتصاد والثقافة وإن كان بقدر محدود .. أفلا يجدر بمفكري هذه القارات أن يؤ رخوا لتاريخ تطور حضاراتهم وثقافاتهم وقومياتهم بنفس الجدية التي يتناولون بها تاريخ هيمنة أوروبا ثم الغرب منذ القرن الخامس عشر .

وهكذا بدأت حركة الضغط المتصل والنقد الجذري البناء التي واكبت ظهور المؤلفات العملاقة لندرة من أعظم مفكري الغرب وخاصة • آرنولد توينبي » و « جوزيف نيدهام • مؤكدة أن العالم يتكون من تسلسل زمني ومن غتلف الوجهات التي تحت إلى أغاط حضارية وثقافية وقومية متنوعة احتل فيها الشرق الحضاري مكان الصدارة حتى نهاية القرن الرابع عشر ، بل وفي حالة العلوم التكنولوجية حتى بداية القرن السادس عشر ، أي حتى عصر تكوين نظام الهيمنة الأوروبية ثم الغربية في القرن الخامس عشر • وهو الأمر الثابت والمعترف به دون جدال .

ب ـ ولئن كان الأمر على هذا النحو كها يثبته التماريخ ، فإن التساؤ ل الملح يصبح على وجه التحديد هو : ما هي أسباب صعود أوروبا ثم الغرب إلى مكانة الهيمنة منذ القرن الخامس عشر ؟

إن طرح هذا السؤ ال يشتمل في الوقت نفسه على طرح السؤ ال أو

التساؤل الإضافي المغاير: وكيف نفسر اضمحلال بل وإنحمه اله المراكز الكبرى للشرق الحضاري منذ القرن الخامس عشر، على وجه التعميم، حتى القرن التاسع عشر وأحياناً حتى عصرنا هذا ؟

إن هذا التحليل السببي ، هذاالتنقيب في أعياق جدلية التاريخ يفسر من ناحية التكوين التاريخي للنظام العالمي القائم ، كها بمنحنا مفاتيح التفسير وأدوات العمل لفهم مسالك ووسائل وأهداف عصلية « تغيير العالم » « من الناحيتين النظرية والحركية معاً

ومن هنا كانت صياغة تصور Concept و فائض القيمة التاريخي 
وهـو تصـور نابع من صلب حروب الغــزو و إبتــداء من عصـر
الاكتشافات البحرية ، و يمكن تلخيصه وكذا نتائجه فيا يلي :

- الموجة الأولى من الغزوات ، والنهب ، والاختراق ، جاءت لتضرب المنطقة العربية ـ الإسلامية اعتبارا من القرن التاسع أي مئذ الحروب الصليبية ، وتشكل العدوانية الحربية العنصرية الصهيونية الحلقة المعاصرة من هذه الموجة .

الموجة الثانية ، الموجة الأشد فتكا من الناحية البشرية ، عصفت بالقارة الإفريقية ، وكان للنزف اللاحق الذي ترتب على تجارة الرقيق أعمق الأثر على إمكانات إفريقيا المعاصرة .

رجاءت الموجة الثالثة فدمرت الحضارات والمنجتمعات الهندية في أمريكا الوسطى والجنوبية وأخضعتها للإمبراطوريتين البحريتسين الإسبانية والبرتغالية .

- ووصلت الموجة الرابعة والأخيرة إلى جنوب آسيا خاصة شب القارة الهندية ثم جنوب شرق آسيا وأخيرا شرقيها . هكذا تشكلت حقبة تاريخية ، امتدت في دائرتها الأوسع أحد عشر قرنا ونيفا " وفي دائرتها الأضيق خسة قرون ، وخلال هذه الحقبة نجحت أوروبا في القضاء على مراكز القوة في الشرق ، وبلاجة أعم ، في آسيا وإفريقيا ، ثم أمريكا اللاتينية ، كما نجحت أوروبا ونجع الغرب في استنزاف ثروات قاراتنا الثلاث ـ ثرواتها الملاية وإمكاناتها البشرية والثقافية على حد سواء ـ وتكديس هذه الثروات في دول البرجوازيات الغربية ( القومية ) الصاعدة آنذاك . والغريب أن أبرز مفكري إيديولوجيات التقدم في الغرب تجاهلواهم والغريب أن أبرز مفكري إيديولوجيات التقدم في الغرب تجاهلواهم أيضا هذه المسيرة الضخمة والطويلة الأمد من التراكم والتكديس " وقرون " فكانت صيغ هؤ لاء المفكرين صيغة « فائض القيمة وقرون " فكانت صيغ هؤ لاء المفكرين صيغة « فائض القيمة الرأسهالي » " كها لو أن الشيء الأهم في تاريخ البشرية هو فقط ذلك الطور الأخير من الصراع الطبقي في المجتمعات الطبقية ، حيث بنظر من الرأسهاليين أن يقوموا باستغلال الطبقات العاملة .

إننا هنا أمام جذور مشكلة الهيمنة والعنف والعنف المضاد في التاريخ ، إذ أن فائض القيمة التاريخي لم يكن في الواقع يوما من الأيام محصورا ضمن مجال الاقتصاد فحسب ، حقا إن تكديس المواد الأولية ، ومصادر الطاقة ، والأراضي والمساحات ، والسيطرة على المدن والموانسي، وشبكات المواصلات السرئيسية والبحسار والمحيطات . . المخ كان أمرا على جانب كبير من الأهمية ، لكن فائض القيمة التاريخي أتاح للبرجوازيات الغربية أولا ، وقبل أي فائض الموسيلة التي تكفل ضيان هيمنتها على العالم .

فبفضل فائض القيمة التاريخي هذا ، أمكن للشورة العلمية والصناعية أن تحدث ، وفتحت الجغرافيا السياسية المجال واسعا

للانتشار باتجاه السيطرة على العالم « من خلال القوة البحرية » بيها ساهمت تقنيات الاتصالات في تكثيف نقل فيض الافكار والنظريات والمفاهيم من و المركز » إلى و الأطراف » المختلفة ، وكانت النتيجة تكديسا فريدا من نوعه عند و المركز » بلغ ذروته في تركيز صياغة النظرية الاجتاعية والاتجاهات الفكرية الحديثة عموما بين أيدي مراكز الهيمنة الغربية ، من هنا ، استحال على شتى الأطراف .. آسيا وإفريقيا وأمريكا اللاتينية .. أن تتطور إلا وفق النهج الذي تقترحه وتفرضه فرضا غتلف المدارس الفكرية في الغرب المهيمن .

أما «على الضفة الأخيرة من النهر » على حد تعبير إدجار سنو الصحفي الأمريكي الشهير الذي كان أول من أدرك مغزى وأبعاد ثورة تحرير الصين » أي في الشرق الحضاري الحديث والمعاصر » فإننا نجد مجموعة من الظواهر السالبة :

- ضعف تمركز السلطة السياسية وخاصة بعد أن ظهر بوضوح أن أوروبا عصر النهضة بدأت تجمع بين يديها معانبي وأدوات المبادرة التاريخية التي كانت فها سبق بين أيدي الشرق الحضاري: الجمسع بين العلم والتكنولوجيا والقسدرة على توظيفها في فنون الحسكم والحرب .

- اتجاه المراكز الرئيسية للشرق الحضاري إلى التشعب والتايز بدلا من المركزة التي تتيح وحدها توظيف الإمكانات المتراكمة وذلك تحت ضغط موجات الغزو المواكبة التي أصابت الأمة الإسلامية على أبدي المغول وشبه القارة الهندية ، ومن الهام هنا ، التنويه بأن موجة الغزو التي واكبت هجوم الغرب نبعت من تجمعات قبلية محاصرة في قلب القارة الأسيوية راحت تضرب من حولها سعيا للوصول إلى مناطبق الشراء غير مدركة للمرحلة التاريخية التي كانت تحسر بها آنداك

حضارات الشرق الكبرى وخاصة الحضارة الإسلامية الآسيوية ... الإفريقية بمكوناتها الثرية المختلفة .

- « فقر الدم » على حد تعبير الدكتور صبحي وحيدة أي تدهور مستوى السكان والإنتاج ، ومن ناحية أخرى انكسار نسيج التقدم العلمي » وإنتشار موجات الفكر الجامد السلفي ، وفي كلمة : سيادة الجمود والركود في اللحظة التاريخية التي اندلع فيها التحدي الغربي بالفكر والسلاح ، جيلا بعد جيل . أما في الصين ورغم تباين الفلروف السياسية والحربية فإتنا نلحظ نفس الجمود والركود ابتداء من القرن السادس عشر بسبب نزعة الانعزال التي سادت عهاية عصر أسرة « مينج » ، رغم إرساليات اليسوعيين العلمية إلى هذا البلد الذي أطلق على نفسه تسمية « الدائرة المركزية للعالم » .



#### الغصلالشاني

### من عالمية العالم" إلى حمية النفيار

1 - إن مسألة مرحلة الإنتقال في تشكيل النظام العالمي - أي الانتقال من تكون النظام العالمي إلى نقد مشروعيته ثم تقديم البدائل - تكون مشكلة ثانية في حد ذاتها . فإن قلنا و النظام العالمي » ، يصبح السؤال : متى ، بالضبط، تشكل ذلك النظام ؟ ما هو جوهره » وصوره ؟

أول ما يتبادر إلى الذهن أن النظام العالمي يرمز إلى تقسيم مناطق . النفوذ في العالم في بالتا (فبراير ١٩٤٥) ، في المرحلة الحتامية للحرب العالمية ، عندما أصبح من المؤكد أن ألمانيا واليابان لن تستمرا في القتال ، وأن جبهة الحلفاء ، أي في الأساس الولايات المتحدة وإنجلترا ثم الاتحاد السوفيتي من ناحية أخرى ، وكذا الصين على بعد بعيد ، على أبواب النصر .

فإذا اتفقنا على هذه المرحلة الزمنية ـ وهي رمز أكثر منها اتضاقية حسب مضاهيم القانون الدولي العام ، أي رمز لميزان القسوى العسكرية بيصبح لزاما علينا أن ندقق النظر في مكونات ذلك التوازن الذي لايزال يجدد الإطار الأعم للنظام العالمي الراهن .

أ) كان الحلف بين و الحلفاء ، المنتصرين في الحرب العالمية يمثل التقاء المصالح في الدفاع عن الذات أمام محاولة ألمانيا في الأساس ، ومعها إيطاليا في المقام الثاني من ناحية السيطرة على القارة الأوروبية

ومستعمراتها ، وأمام محاولة اليابان من ناحية اخرى السيطرة على المحيط الهادي وشرق وجنوب شرق آسيا . ولكنه كان التقاء مرحليا ، دون جذور تاريخية ثابتة ، بل إن الجذور التاريخية كانت على عكس هذا النمط الذ أن معظم الدول الأوروبية كانت قد تحالفت لشن حروب التدخيل ضد الدولة السوفيتية الفتية بين عامسي ١٩١٩ ومعاداة الفاشية كانوا في واقع الأمر أعداء الأمس ولم تجتمع كلمتهم ومعاداة الفاشية كانوا في واقع الأمر أعداء الأمس ولم تجتمع كلمتهم إلا مرحليا من أجل صد عدوان متشعب هدد مصالحهم الرئيسة ابتداء من مرحلة ما بعد الأزمة الاقتصادية العللية الكبرى ( ١٩٧٩ ـ ١٩٧٩ ) .

ب) لم تكن مجموعة الحلفاء المنتصرين متجانسة من حيث تاريخ تحركها السياسي والاستراتيجي . فمن ناحية « نجد بريطانيا والاتحاد السوفيتي وريث روسيا القيصرية بعد ثورة سنة ١٩١٧ ، وكلتاهيا تمتان إلى صلب القارة الأوروبية جغرافيا وتاريخيا ، من ورثة تاريخ الاستعار . (في حالة بريطانيا وحليفتها الثانوية فرنسا ، أسوة بهولندا وبلجيكا) ، وعلى الضفة الأنصري إيطاليا موسولينسي المهزومة - أو التوسع داخل القارة الأوروبية كها كان الحال بالنسبة لروسيا منذ عهد بطرس الأكبر وخاصة في حروبها لرد الغزوة النابليونية بل وعاولة قيادة أوروبا إبتداء من مؤتمر فيينا سنة النابليونية بل وعاولة قيادة أوروبا إبتداء من مؤتمر فيينا سنة

أما الولايات المتحدة الأمريكية فقد كان أمرها مغايرا تماما .. فقد

تكون اتحاد الولايات الأمريكية بعد نجاح حرب الاستقبلال ضد إنجلترا في نهاية القرن الثامن عشر ( ١٧٧٥ - ١٧٨٣ ) ثم انتصار ولايات الشهال الصناعية على ولايات الجنوب المزراعية في الحسرب الأهلية ( ١٨٦١ - ١٨٦٦ ) . كانت ظروف القارة الأمريكية فريدة حقا ، من حيث اتساع المجال الجفرافي الحائسل ، وخصوبة الأراضي ، وانعدام أي تهديد على الحدود البرية والبحرية عما شكل خصوصية الولايات المتحدة الأمريكية على صورة متفردة في العالسم آنذاك: و الأمة الجديدة الرحيدة بعنى الكلمة ، على حد تعبير توماس جيفرسون . أمة لم تعرف الحروب إلا للتوسع ، كما حدث بالنسبة لتكساس ، وأمريكا الوسطى ، والفيليبين ، وجزر جنوب المحيط الهادي. أمة اضطرتها المسافات الشاسعة اضطرارا للتوصل إلى اكتشافات ، وكذا تطبيق وتطوير اكتشافات موازية ، كان من شأنها أن تجعل منها أقوى ترسانة للمواصلات السلكية واللاسلكية -أي كل ما سوف يتيح لها بسط تأثيرها على قارات أخرى عبر المحيطات فيا بعد . ولكن ، فيا بعد فقط ، ذلك أن حرب ١٩١٤ - ١٩١٨ التي شاركت فيها الولايات المتحدة في مرحلتها الأخسرة إلى جانب إنجلترا وفرنسا لم تؤد إلى سياسة أو تواجد أمريكي متصل في القارة الأوروبية بين سنتي ١٩١٩ و ١٩٣٩ .

ولقد تجلى هذا الموقف المتخصص للولايات المتحدة الأمريكية في أسلوب رئيسها الكبير فرانكلين روزفلت تجاه زميليه في قيادة الحلفاء المظفرين ، تشرشل وستالين ، فلسم يحاول روزفلت أن يقحسم السولايات المتحدة في معركة النفوذ على القارة الأوروبية ودوائر المستعمرات التابعة لها ، أو التأثير عليها لاسها وأن التفوق العسكري الأمريكي بلغ ذروته بعد هزيمة الجيوش الألمانية واستسلام الياسان على أثر ضرب هيروشها ونجازاكي بالقنابل اللرية .

حد) وباختصار شديد ، فإن تحول الولايات المتحدة الأمريكية إلى القارة الأوروبية من اتفاقية بالتا إلى تكوين ، حلف الأطلنطي ، ( إبريل ١٩٤٩ ) ... جاء نتيجة لعدة عوامل وعدد كبير من الأزمات الميدانية يكن إجالها فيا يلى :

- امتلاك الولايات المتحدة الأمريكية سلاحا جديدا هو القنبلة اللدية عا اضطر الاتحاد السوفيتي أن يعمل على إنتاج هذا السلاح بتكلفة وتضحيات باهظة . وما أن تم ذلك حتى تكون موضوعيا على شكل تنافس ، أو تقابل ، بين حليفين ، دون أن تكون له حتى ذلك الحين وجهة محددة فهل هذا السلاح الجديد للتهديد ، أو للاستعال الفعلى ، أو للمساومة ؟

- ثم إن التفوق الهائل للولايات المتحدة ، من حيث الإمكانات الاقتصادية ، كان لابد وأن يدفع بدول أوروبا التي خربتها الحرب إلى السعبي للإضادة منه ، ومسن هنا جاء مشروع مارشال عام (١٩٤٧) الذي رحبت به دول أوروبا الغربية ، بينا رفضه الاتحاد السوفيتي تضاديا لشروط التفتيش والمراقبة المواكبة لإعادة تعمير الاقتصاد ومرافق العمران .

- وقد ترتب على التفوق الحربي الميداني الضخم اللذي أحرزه الجيش الأحمر السوفيتي في أوروبا ، حدوث توسع مماثل في تحديد المناطق التابعية لكل من الاتحاد السوفيتيي شرقيا في أوروبها ودول أوروبا والولايات المتحدة في غرب القارة ، ووصل الأمر إلى جد أن وافق الإتحاد السوفيتي وبريطانيا ، في غيبة روزفلت الذي وافق على مضض رغم معارضة وزير خارجيته كورديل هال في موسكو خلال اجتماع أكتوبر سنة ١٩٤٤ على نسب عددة بالنسبة لمناطق النفسوذ : كان الاتفاق يقضي بأن يكون للاتحاد السوفيتي ٩٠٪ من النفوذ في رومانيا ۽ و٠٨٪ في بلغاريا وهنغاريا ۽ المجر ۽ و٠٥٪ في يوغوسلافيا و١٠٪ في اليونان ، وقد تحول الأمس بسرعــة بحيث سيطــر الاتحــاد السوفيتي على رومانيا بينها استأثرت بريطانيا باليونان ، وقعد زجمت بولندا التي لم يحسب حسابها في هذا الاتفاق بالتبعية السوفيتية ؛ بينا أفلتت يوغوسلافيا بقرار شجاع من الرئيس تيتو وصحبه آنـذاك . واتخذت لنفسهما موقف الحياد في عام ١٩٤٨ ، وهمو الموقف الـذي سرعان مالقى صدى ودعها قويا من نهرو في الهند وجمال عبد الناصر في مصر الثورة .

- وفي جوعدم الانسجام الغربي ، وكذا تصعيد إرادة القسوة الأمريكية في عهد الرئيس ترومان ، قرر الاتحاد السوفيتي أن يحيط نفسه بمنطقة دفاعية من الدول الحليفة تمنيع تكرار اختراق حدوده المأساوي على غرار ما حدث في يونيو عام ١٩٤١ على أيدي جحافل هتلر .

ـ وكما قلمنا ، جاء إنشاء و حلف الأطلنطي ، بعد إعلان و نظرية ـــ ٢٨ ــ ترومان » وخطبة تشرشل في و فولتون » ليؤ كد دور أمريكا القيادي بالنسبة لجبهة حلفائها من دول غرب أوروبا الرأسهالية » تحت حماية المظلة النووية وذلك في مقابل المنطقة الوسطى والشرقية التي أصبحت فعلا دائر الفوذ سوفيتية ، وهي التي شكلت فها بعد و حلف وارسو » عام ١٩٥٥ .

د) لم تحر إذن سنتان على إنتهاء الحرب العالمية حتى انشقت جبهة الحلفاء إلى طرفين نقيضين على أساس ميداني سياسي . . استراتيجي من ناحية ، وأسساسي أيديولوجسي يرتسكز على تبساين النظامين الاقتصاديين في العالم الغربي من ناحية أخرى .

٣ - وماذا عن العالم غير الغربي ، الذي حارب أيضا بشكل عنيف متصل ليس فقط إبان الحرب نفسها ابتداء من هجوم اليابان على قاعدة بيرل هاربر وتدمير الأسطول الأمريكي فيها (ديسمبر على قاعدة بيرل هاربر والدمير الأسطول الأمريكي فيها (ديسمبر ١٩٤١) حتى الهزيمة في ( ١٩٤٥) ، بل إنه ظل في حرب متصلة منذ بداية الثلاثينيات عبر المراحل المتتالية لحروب الغزو الياباني ضد الصين ثم كوريا .

لم يشعر العالم آنذاك أن الحرب في آسيا والمحيط الهادي يمكن أن تمثل عاملا جديدا في ميزان القوى العالمي على الرغم من شراسة الضربة اليابانية في بيرل هاربس والمعارك الضارية بين القوات البريطانية واليابانية في جنوب شرق آسيا (بورما وخاصة الملايو ماليزيا حاليا) . وليس في ذلك ما يدعو إلى الاستغراب ، أليست آسيا على هامش مركز الحضارة ؟ ثم إن الصين و رغم ثورتها الوطنية

التحريرية العملاقة بقيادة ماوتس تونج وصحبه كانت لاتزال كها مهملا ، فلا و المسيرة الطويلة » « ذلك الإنجاز السياسي - الاستراتيجي الفريد في تاريخ الإنسانية » ولاتتابع جولات الحسب الأهلية بين جيوش شيائج كاي شيك والجيشين الثامن والرابع للثوار ، ولا أخبار تحول الريف الصيني بفضل الثورة الزراعية الاشتراكية وعاصرته المدن التابعة لشيانج كاي شيك حليف الولايات المتحدة المفضل آنذاك ـ ان كل هذه الأحداث الجسام لم تفلح في إثارة إهتام مراكز التحليل والعمل السياسي في الغرب المهيمن » على الرغم من عميق دلالتها .

أي أن ظهور وتحرك قوتين جبارتين في آسيا ـ الصين واليابان ـ بدا وكأنه أقل أهمية بكثير من تحرك الأساطيل الأمريكية في المحيط الهادي ومعارك القوات البرية لإنجلترا وحلفائها في غابات جنوب شرق آسيا . مرة أخرى : المرحلي أهم من الثابت ، والهامش أهم من المركزي • مادام المرحلي والهامش يمثلان امتداداً لجبروت الغرب .

أما عن الدائرة الحضارية الشانية في الشرق المعاصر، أي الدائرة الأسيوية .. الإفريقية الإسلامية، في إتصال وثيق مع شبه القارة الهندية فقد ظلت أيضا في مرتبة أدنى، وإن كانت أقل هامشية من منطقة آسيا والمحيط الهادى . ذلك أن توغل جيوش ألمانيا بقيادة رومل حتى العلمين سنة ( ١٩٤٢) . ثم اندلاع حركات وثورات التحرير في العالم العربي ، وفوق هذا وذاك . تحرك الهند الجبار بقيادة المهاتما غاندي والصراع البريطاني السوفيتي حول أذر بيجان وإيران في نهاية

الحرب . . كل هذه العوامل كان من شأنها أن تجعل هذا الميدان عنصراً مواكباً للميدان الأوروبي . ميدان مواكب ليس إلا ، أي أن إمكان تحركه المستقل ، ثم انتشار تأثيره فيا تبقى من المناطق التابعة في آسيا ثم في عموم القارة الإفريقية لم يكن في الحسبان .

٣- ومنذ ذلك الحين ، أي منذ مطلع الخمسينيات عندما أصبح التهديد النووى الأمريكي حافزاً لرد الفعل الثانوى - المذى تأخر سنوات - بإقامة نظام تسلح نووى دفاعي . . نقول منذ ذلك الحين وحتى هذه اللحظة بدأ النظام العالمي يتسم بخاصيتين تحددان نوعية كل تحليل محكن للعمليات المتصلة بتغيير العالم :

أ) الخاصية الأولى تبدو واضحة ، ألا وهي وجود مركزين للقوة والتأثير والفاعلية في العالم : الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي " ولكن هذه المقولة الواضحة البسيطة لا بد وأن تفهم على الساس الأرضية التاريخية التي أسلفنا ذكرها ألا وهي حداثة الولايات المتحدة بالنسبة للقارة الأوروبية ومستعمراتها السابقة من ناحية ، وحقيقة أن الاتحاد السوفيتي ، أو على الأقل الجزء الأوروبي منه جزء لا يتجزء من تاريخ صعود الغرب الأوروبي إلى عصر الهيمنة منذ القرن الخامس عشر " بينا بتصل الجزء الآخر عضويا بآسيا الاسلامية والمندية والعابانية . وهكذا أصبح الاتحاد السوفيتي اليوم ، والمندية والعسينية والإطلنطية النووية يقف في مصاف الولايات بعد أن اضطر إضطرارا إلى إقامة درع إستراتيجي دفاعي ضد الترسانة الأمريكية والأطلنطية النووية يقف في مصاف الولايات المتحدة في بعض المجالات ، ويحتل أحيانا مقاما متقدما عليها من الناحيين الإستراتيجية والعسكرية " الا أن هذا التوازي يقتصر على الناحيين الإستراتيجية والعسكرية " الا أن هذا التوازي يقتصر على التقدم في بحالات الاقتصاد والإنتاج نظراً لظروفها التاريخية ... التقدم في بحالات الاقتصاد والإنتاج نظراً لظروفها التاريخية ...

الجغسرافية . كما تمشل مع حلفائهما القطاع المتقدم في العلسوم والتكنولوجيا والثقافة عموما ، ابتداء من تراكم و فائض القيمة التاريخي ۽ كها حددناه فيما سبق . وعلى الرغم من هذا التناقض أو لنقل عدم تساوى مؤثرات التعادل بين الدولتين العظميين ، فإن العامل الإستراتيجي الحربي المرتكزعلى السلاح النووي يجعل فاعلية كل منهيا متقاربة ، في القضايا الحاسمة ، ومعنى هذا ، على وجمه التحديد . أن كلتا الدولتين العظميين لا تستطيعان ان تعيدا تشكيل الهيكل البنائي للنظام العالى من حيث أسسه الرئيسة وتكوينه العضوى المركزي أ ومرة أخرى ، برغم تفاوت الامكانات غمير الحربية بينهما . ونسرى في الوقعت نفسه ، أنه في إمكان كل من الدولتين العظميين أن تحدث تغييرات هامة في قطاعسات أو في مستويات ثانية ، ولا نقول ثانوية ، من العالم ، كما حدث بالفعل في أفغانستان ، وجرينادا ، وأنجولا وسوزمبيق ، وقبـل ذلك تغيير مصادر التسليح في الشرق الاوسط، وكذا العمل على إحداث تغييرات إتجاهية هامة في سياسات العديد من الدول الوسطى والصغيرة ، غالبا في اتجاء الغرب لأسباب إقتصادية .

ب ) إن كافة مناطق النزاع والخلاف الرئيسة في العالم تظل تتفجر في حروب محلية تبدو وكان لا وجهة لها بشكل يثير الدهشة . بادى ذي بدء : الشرق الأوسط ، جنوب إفريقيا ، القرن الإفريقي ، أمريكا الوسطى ، جنوب غرب آسيا من أفغانستان حتى الخليج العربي ، جنوب شرق آسيا ( فيتنام ، كمبوديا ، لاوس ) ثم شيال شرق آسيا ( كوريا ) . وتستمر الحروب في حركة متصلة من التأجيح شم الخمود المرحلي دون حسم . إذ أن الحسم سوف يمس ميزان القوى المركزي في قلب النظام العالمي ، لا مانع إذن من الاستمرار في تفجير المناقضات في هذه المناطق ، ما دام الأمريتم في نطاق الحفاظ على التناقضات في هذه المناطق ، ما دام الأمريتم في نطاق الحفاظ على

أركان النظام العالمي . ومن ناحية أخرى • فلا يمكن أن تتم التسوية الجذرية لهذه التناقضات ، ما دام النظام العالمي الحالى قائيا كها هو دون تغيير . ولعل الاستثناء الوحيد هو مشكلة كوريا بفضل تشابك مصالح كل من الدولتين الكوريتين أولاً ثم الصين والاتحاد السوفيتي واليابان بشكل قد يؤ دي إلى تقارب الدولتين الكوريتين نحسو الوحدة .

جـ) ومن ثم • فإن صاحب المصلحة في تغيير النظام العالمي يتمثل اليوم في عدد من الدول الوسيطة التي لا ترى غرجا لتأزمها في مناطق الصراع والاستنزاف التي تحدثنا عنها • من هنا بدأت حركة التضامن حركة الحياد ، ثم الحياد الايجابي • ومن هنا بدأت حركة التضامن الأسيوي التي أصبحت حركة تضامن شعوب آسيا وإفريقيا ابتداءً من مؤتمر باندونج (إبريل ١٩٥٥). ومن هنا جاءت حركة القارات الثلاث ، ابتداءً من مؤتمر هافانا بعد العديد من المؤتمرات في القاهرة وبلجراد ، . الخ . ومن هنا انبثقت حركة عدم الانحياز وتكوين وبلجراد ، . الخ . ومن هنا انبثقت حركة عدم الانحياز وتكوين المحدودة ، للحد من سباق التسلح النووى • وإقامة مناطق منزوعة من السلاح النووى • وإقامة مناطق منزوعة من السلاح النووى • وخفض مستوى التسلح ومنع تصنيع وحيازة الأسلحة النووي • وخفض مستوى التسلح ومنع تصنيع وحيازة

د) وفي نفس الوقت البذي تتصاعد فيه هذه الموجمة تتساءل الشعوب عن إمكانية تكوين مركز ثالث للقوة ، أو على أقل تقدير للتأثير ، على مستوى عالمي . وقد سبق أن قدمنا في عام ١٩٧٠ تصورا مستقبليا لميزان جديد للقوى في العالم ذهبنا فيه إلى أن هذا المركز لا بد وان يتمثل في الصين ، حيث يعيش ربع سكان العالم

والتي ورثت حضارة عريقة متصلة حية خلاقه فضلا عن أنها هي التي قامت بأكبر ثورة في تاريخ الانسانية عبر فترة امتدت نصف قرن . وكان تصور هذا المركز الثالث ، أي الصين ، يعتبر أن هذه العملية ، أي صعود الصين إلى مكانة المركز العالمي الثالث تقتضي إشراك اليابان في عملية تحديث الصين في مرحلة إنجاز التحديثات الأربعة في قطاعات الزراعة والصناعة والعلم والتكنولوجيا فضلا عن الدفاع .

إن هذه العملية الجبارة تتلاحق تحت أنظارنا يوما بعد يوم ، كيا أنه من الواضح تمام ، أن الصين لا تسعى إلى أن تكون دولة عظمى بعنى الكلمة من الناحية العسكرية ، نظراً لفداحة التضحيات الاقتصادية المطلوبة من ناحية وكذلك إدراكا منها لحدود الفاعلية الحربية أيا كانت ، في تحقيق أهداف النهضة الحضارية التي تسعى إليها الصين ، من ناحية أخرى ، وقد أدركت الصين عبث التنافس الجارى بين الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتي . أي أن وجهسة الحسين ، وجهة التحديث بهدف تحقيق النهضة الحضارية ، تهدف المين ، وجهة التحديث بهدف تحقيق النهضة الحضارية ، تهدف الى أن تصبح الصين مركزاً للتأثير والإشعاع الدولي « لا مركزاً ثالثا للقوة الحربية . وهو هدف يتفق تماما مع هدف اليابان التي قررت في المقوة الحربية . وهو هدف يتفق تماما مع هدف اليابان التي قررت في أعياقها الابتعاد عن طريق القوة الحربية بعد عام ١٩٤٥ ، والتركيز على التفوق الصناعي والتكنولوجي الريادي .

نحن إذن أمام نمط جديد تماما لا يهدف إلى تغيير النظام العمالمى بالوسائل الحربية التقليدية « هذا عندما يتم له التواجد الفعلى ، وإنما يعمل دائبا على جعل آسيا والمحيط الهادى مركزاً للتقدم في بجالات النظام الاجتاعي ، والإنتاج الصناعي « والابداع التكنولوجي والتبادل الاقتصادي « مع الحفاظ على الخصوصية الحضارية للدائر الحضارية الأسيوية حول الصين . هـ) وفوق هذا وذاك ، هناك ظاهرة غريبة حقا تزيد من تعقيد أمر تحليل النظام العالمي القائم والتنقيب عن بدائله الممكنة في المستقبل . ذلك أن النظام العالمي القائم جاء تتوييا لتعلور تاريخي طويل منذ أقدم العصور • وهو تطور قدم لنا صورة مختلفة تماما عها نراه اليوم ، فمنذ أقدم الإمبراطوريات ، ابتداءً من مصر الفرعونية ، كان هناك دائها نظام إمبراطوري . أو نظام للهيمنة يتمثل في شكل دائرة جغرافية تمتد في منطقة من قارة معينة أو قارتين وأحيانا ثلاث قارات ، مركزها واحد • يمتد نفوذه إلى أركان هذه الدائرة المتغيرة من قارات ، مركزها واحد • يمتد نفوذه إلى أركان هذه الدائرة المتغيرة من والمبتمعات والجها عات العرقية والمذهبية ، ولم يحدث أبدا أن تواجد والمجتمعات والجها عات العرقية والمذهبية ، ولم يحدث أبدا أن تواجد في العالم المعروف آنذاك - أي من عصر مصر الفرعونية حتى تشكل النظام العملمي القائم مركزان للسلطة والهيمنة أي دائرتان النفوذ فيا كان آنذاك مدركا بوصفه العالم المعروف .

لقد توالت إمبراطوريات مصر الفرعونية ثم الإمبراطورية الفارسية ثم روما وما استتبعها في مطلع العصر المسيحي من نظما مشابه بقيادة الكنيسة هذه المرااه ثم كانت هناك عبر المحيط الأطلسي وفي أمريكا الوسطى والجنوبية إمبراطوريات المايا ، ثم الأزتيك في المكسيك وأمريكا الوسطى والانكا في أمريكا الجنوبية ، ثم جاء عصر الأمة الإسلامية في العالم العربي ثم أفريقيا وجنوب غرب أور وبا وآسيا ، ومن بعدها جاءت إمبراطورية الغزو المغولية ، وقد ظلمت منفصلة عن أنظمة الحكم في شبه القارة المندية ، أما صين الأباطرة فقد كانت دوما في معزل عن بقية العالم . أى أنه لم محدث أن تعايشت داثرتان إمبراطوريتان عبر الزمان تتقاسيان العالم المروف تعايشت داثرتان إمبراطوريتان عبر الزمان تتقاسيان العالم المروف تعايشت دائرتان إمبراطوريتان عبر الزمان تتقاسيان العالم المروف

يهندها وضم أراضيه وشعوبه إلى دائرة نفوذها « وإما أن تتعايش الإمبراطوريات ، كما في الصين وأمريكا الوسطى والجنوبية متزامنة مع غيرها في المنطقة الوسطى دون تفاعل جدلى أو تعايش واقتسام مناطق النفوذ .

أما النظام العالمي الحديث فقد تكون عبر عدة محاولات لإقاصة الإمبراطورية الأحادية إبتداء من الشورة الفرنسية وامبراطورية نابليون ، ثم محاولة ألمانيا بقيادة بروسيا دون جدوى ، خاصة بعد أن أحدثت ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ انقساما لم يلتثم في الغرب المهيمن .

وقد رأينا كيف انتهى الأمر إلى تكوين النظام العالمي الراهن حول القطبين الأمريكي والسوفيتي على صورة لم يسبق لها مثيل من قبل كلاهما مضطر اضطرارا لقبول الآخر والتعايش معه ، وكلاهما عاجز ، أو يكاد ، عن القضاء على الطرف الآخر أو استيعابه مما أدى كما ذكرنا إلى تجميد حل الأزمات المستعصية في مناطق الصراع الرئيسة في العالم .

أجملنا هنا بشكل مقتضب المحاور الاتجاهية للنظام العالمي القائم ــ في جموده وكذا في تحركه الجدلي الآني ، والكامن ــ المستقبلي . وسوف نعود المرة تلو المرة إلى هذه المحاور ، تعميقا لمفاهيمها ، واستجلاء لإمكاناتها . غير أنه كان لا بد من طرحها طرحا أوليا في هذا المقام .



# النصبلالثالث شالات روى لتعييرالعالم

إِلَى أَينِ \* إِذِن ، تُتَجِه عملية تغيير العالم ؟ وجهتها \* التصورات المستقبلية البديلة المطروحة واقعيا ، الوسائل والمسالك ؟

تتباين السرؤى، ليس فقسط حسسب الاتجاهسات السياسية والإبدولوجية، بما في ذلك الأرضية الفلسفية المعلنة أو الفسمنية، وإن كانست كلهما تأخمذ في الاعتبار مجموعة العناصر والمعطيات والعوامل التكوينية التي تشكل النظام العالمي القائم. فالاختلاف أي المايز والتباين يتجلى في ترتيب العلاقات المتبادلة بين هذه العناصر التكوينية ، أي في تقييم فاعليتها الموضوعية وتأثيرها العملى، دون التعرض لتشخيصها في المقام الأول.

ثلاث رقى تتنازع اليوم في التنقيب عن أبعاد المستقبل مع التركيز على العملية الجدلية ، أي على و تغيير العالم و لا على و النظام العالمي الجديد و بالمفهوم الوضعى الشكلي الجامد :

### ١ \_ الرؤية التقليدية

من البديهي أن تكون الرؤية الأولى قريبة كل القرب من التشكل الواقعى للنظام العالمي القائم ، المتصركز حول مركزي القوتين العظميين .

وما دامت هذه هي نقطة البدء ، فلا بد من أن تلعب العواصل والعناصر التكوينية الموضوعية الـدور الـرئيس في التحليل ، وذلك بصوراا وضعية كمية تغلب ما هو قائم على إمكانات التغيير ، وما هو قائم إنما هو تجمع عدد من الدول الكبيرة والوسيطة ، تحت كلها إلى طراز المجتمع الصناعي المتقدم بدرجات متفاوتة ، وتلتف حول قيادة إحدى الدولتين العظميين . هكذا يتشكل واقع ، وبالتالي فكرة المعسكر ، بوصفه بوتقة وإطار الصراع العالمي . أما عن طبيعة كل من هذين المعسكرين المتضادين فإنها ستسكون بالتبعية طبيعة اقتصادية \_ إيديولوجية : فهناك أولا معسكر دول حلف الأطلنطي أي مجموعة الدول الرأسيالية ، أو دول اقتصاديات السوق ، ذات الطابع والإيديولوجية الرأسيالية الليبرالية ، بقيادة الولايات المتحدة وغالبيتها العظمي أوروبية بالإضافة إلى فيتنام وكوبا ومنغوليا وكذا وغالبيتها العظمي أوروبية بالإضافة إلى فيتنام وكوبا ومنغوليا وكذا وأفغانستان بينا تظلل العسين خارج هذا المعسكر تماما أسسوة بيوغوسلافيا ، وهنو معسكر خلف وارسو الذي يتسم بالطابع والإيديولوجية الماركسية أو الماركسية ـ اللينينية .

وما دام الأمر كذلك وابتداءً من هذا التطور ، فلم يعد هناك دور من حيث الفاعلية للدول التي لا تقبل إحدى القيادتين " على الأقل في مفهوم القيادتين السياسيتين من الناحية الإجراثية الواقعية . إن مجموعة دول عدم الانحياز التي تضم عدداً من أهم الدول في آسيا وإفريقيا وكذا يوغوسلافيا من القارة الأوروبية وعدداً من دول أمريكا اللاتينية تعتبر هامشية ، متناقضة ، متخبطة ، لا تستطيع أن تؤثر على مجرى الأمور بالتصويت في رحاب الأمم المتحدة ومنظماتها المتخصصة . أو أن مستقبلها لا يمكن إلا أن يتحدد باعتناق أحد المذول الأخرى لا ترتبط بأحلاف أو مجموعات " وإن كانت تتابع مجرى الأمور على حدودها .

ثم تتقدم هذه الرؤية خطوة جديدة ، إذ تعاول أن تقيس معدلات تفوق كل معسكر من المعسكرين على الآخر من حيث كمية الناتج القومي الإجالي ومتوسط دخل الفرة جنباً إلى جنب مع نوعية وكم الأسلحة النووية والتقليدية وغير ذلك من المؤشرات الاقتصادية والاجتاعية الإحصائية . وهنا أيضا يتأزم التحليل : ذلك أن التفوق الاقتصادي - والعلمي - الثقافي واضح جلى " بينا لا مفر من إدراك جيروت القوة العسكرية السوفيتية . كيف إذن يمكن ا تغليب ، معسكر على المعسكر الأخر ما دامت الحرب النووية مستبعدة من الطرفين " وكذا انضهام أحدها إلى الآخر ؟

هنا يبرز عامل و نوعية الحياة ، أي ذلك المزيج الرقيق من الحرية والكفساية الاستهسلاكية ، ومسن المشساركة السياسية والتضامسن الاجتاعي . ويتبارى كل نظام من النظامين مندداً بمساوىء الآخر ، معلنا امتيازه وتفوقه في حرب إيديولوجية لا هوادة فيها .

ثم إن هناك قضية القضايا: تلك المتعلقة بتشكل ونبوعية المركز العلى الثالث أي العسين في حلف مع اليابان في قلب الدائرة الآسيوية للشرق الحضارى، فهمل تراه سوف يقدم نمطا متايزا عيمع بين الكم والكيف، وربحا يغلب الكيف على الكم دون التنكر للكم ؟ كيف يمكن \* تغليب \* أحد المعسكرين على الآخر إذا كانت غالبية الإنسانية خارج المعسكرين \* وإذا دب التشعب في كل من المعسكرين مثلها هو حادث بين أوروبا الغربية والبولايات المتحدة المعسكرين مثلها هو حادث بين أوروبا الغربية والبولايات المتحدة حول إستراتيجية الحرب في الفضاء، أو ما هو قائم بين الإتحاد السوفيتي والعين منذ عام ١٩٥٨ وتنوع الاجتهادات والاتجاهات في عدد من الدول الإشتراكية الأوروبية بالنسبة للنمط السوفيتى ؟

وفي كلمة ، فإن النظرة التقليدية التي ترى أنه ، لا مفر من تغليب نظام ومذهب على الآخر ، لا بمكن أن تتحقق ، وبالتالى لا بمكن أن تتحقق ، وبالتالى لا بمكن أن تحدث تغييراً في النظام العالمي إلا بواسطة وعبر حرب عالمية ثالثة ، وهو ما يرفضه معظم المستولين ، بينا أصبحت القلة المؤمنة بهمذا الحمل المدمر في مأزق أمام صحوة الضمير العالمي ، وكذا تزايد فاعلية عامل الواقعية السياسية في كافة المجالات .

# ٢ ـ الرؤية التكنولوجية

تكونت تلك الرؤية في إطار ، وتحت ظلال الرؤية الأولى، لا كنقيض لها أو بديل عنها ، ذلك أن التركيز على العامل الاقتصادي في المجتمعات الصناعية المتقدمه ، بل وفي تلك التي أطلق عليها عدد من علماء الاجتاع ، المجتمعات ما بعد الصناعية ، وهي التي تأثرت إلى درجة بالغة بتطبيقات التكنولوجيا الإلكترونية كان لا بد وأن يؤ دى إلى إفراد اهتام خاص لهذا العامل ما دام تقدم العلوم والتكنولوجيا يلعب دوراً مركزياً في الصناعات الحربية ، وتطبيقاتها والاستهلاك .

وقد ذهب عدد من كبار المفكرين والمشتغلين بالعلوم الإجتاعية وتطبيقاتها إلى حد رأوا فيه أن الثورة الصناعية ذاتها « التي على أساسها تكونت المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب وقطاعات من الشرق معا قد أدت دورها بعد أن حلت تطبيقات الكهرباء ثم الإلكترونيات « جنبا إلى جنب مع الطاقة الذرية محل الطاقة البخارية وتطبيقاتها الميكانيكية المحدودة التي ميزت النصف الثاني من القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين « وفي رأى هؤ لاء الناس الأساسي يكمن في القدرة على التحكم عن بعد بواسطة أن الفارق الأساسي يكمن في القدرة على التحكم عن بعد بواسطة

التطبيقات الإلكترونية والحاسب الالكتروني (الكمبيوتر) في عمليات الإنتاج من بدايتها إلى نهايتها بحيث تتضاءل أهمية العنصر البشرى الكمى أي العيال الصناعيين وأضافوا أن هذه العوامل نفسها تمكن القيادات الاقتصادية والعلمية من النفاذ إلى مجالات لم تكن معروفة من قبل أو لم يقدر لها أن تصبح في متناول البشر، مثل أعياق البحار والفضاء والتطبيقات الانتاجية للطاقة الذرية . . النخ .

ومعنى هذا \_ في رأيهم \_ أن الإنسانية تعيش الآن في مرحلة مغايرة علما لمرحلة الثورة الصناعية ، قال بعضهم بحق إنها المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، ورأى فريق منهم أكثر تأثيراً أنها ثورة من نوع جديد اطلقوا عليها أسم « الثورة العلمية والتكنولوجية » . والمهم في هذا الصدد أن أعلام الفكر والعلم في كلا المسكرين ، وخاصة في الإتحاد السوفيتي والولايات المتحدة بالذات ، اتفقوا دون حرج على هذه التسمية : فهي تكرس تقدم الولايات المتحدة بشكل نظرى ملحوظ ، بينا تمنح قيادات الإتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية أملا جاداً في تحقيق هدف اللحاق بمستوى معيشة المدول الغربية الملاحدية ، والولايات المتحدة على وجه التخصيص .

وقد بدأت هذه الرؤية الثانية تؤثر في كافة بجالات الفكر والعمل في معسكرى الغرب الحضارى وكذا في اليابان رغسم خصوصيتها الحضارية والاجتاعية ، في مطلع الستينيات ، وتكونت مراكز البحث المقارن لتجمع رواد العلوم والتكنولوجيا في المعسكرين ، خاصة على أرض النمسا المحايدة ، وتحولت العلوم الاجتاعية بسرعة هائلة إلى أدوات منمقة لعملية الحصر النمطي ، أي لتحليل كافة المجتمعات والتحركات ابتداءً من رؤية وسياسات معسكر الغرب الحضارى في عصر المهيمن ، وعلى وجه التخصيص معسكر حلف الأطلنطى في عصر

الاستعبار المهيمن الأمريكي . ولم يعد هناك مجال للتحرك المستقل ، للمغايرة " للمخصوصية أي لأركان التحرك الفعال في أي اتجاه غير مرصود أو مرغوب فيه .

كان هذا هو الجو السائد ، بشكل خانس للأنفاس و إبسان الانتفاضات الشبابية والطلابية في أوروبا الغربية والولايات المتحدة حول أحداث عام ١٩٦٨. وكان شباب الدول الصناعية الرأسهالية المتقدمة نفسه استشعر ما تحتويه هذه المبالغة من تهديد لتحركه المستقبل وقد رأى في هذه الرواية أيضا ما يضاعف من سطوة الدولة المركزية المتحكمة في كافة مجالات الحياة . غير أنه يتعين طرح سؤ ال محورى عن طبيعة العلاقة بين هذه الرؤية وبين تغيير العالم .

ذهب أنصار هذه الرؤية إلى أن الثورة العلمية والتكنولوجية تضع بين أيدى الإنسانية ، ولأول مرة في تاريخها ، أدوات ذات فاعلية هائلة تغير تماما من نوعية العلاقة بين الإنسان والطبيعة ، الإطار الجغوافي ، الموارد الطبيعية ، المناخ . . إلغ بل وتمكن الإنسان من التحكم في الحياة والنسل ، أي في جوهر تكوينه البيولوجي ، كا زعمت الهندسة الوراثية مشلا ، أفلا تحقق الشورة العلمية والتكنولوجية إذن معانى النهضة الأوروبية وعصر الثورات على أكمل وجه ؟ أفلا تفتح الطريق أمام الإنسان ليصبح صانع نفسه ومستقبله ، بعد زوال الآلهة ؟ أليس هذا بالضبط هو جوهر عملية والتغيير » ؟

ثم جاءت أزمة البترول في أعقاب حرب أكتوبس عام ١٩٧٣ ، ومرت الأعوام تلمو الأعوام ، وظلمت الدعوة إلى الشورة العلمية والتكنولوجية متأججة « رافعة لواء إمكان تغيير العالم بشكل

جذري، وإذا بالعالم نفسه، وخاصة قطاع العالسم الغربسي المهيمن « يندفع إلى سباق جنوني للتسليح النووي كاد يهدد وجود الإنسانية على سطح الأرض، بينا انتشرت المجاعة والأوبئة في مناطق شاسعة من العالم الذي أطلق عليه اسم العالم الثالث « وارتبك ميزان المداينة إلى درجة لم يسبق لهما مثيل، واستمر العديد من المناطق والقطاعات في جو من الثبات أو التقدم البطيء من حيث مؤشرات الحياة الاجتاعية المعهودة.

و في الوقت نفسه ، شاهد العالم موقفاً ماكان في الحسبان . ومما لاريبة فيه أن الثورة العلمية والتكنولوجية تجمع خيوط عدد هام من الاكتشافات الرائدة وتطبيقاتها في مجالات عديدة ، خطيرة، غيرانها تفعل ذلك في المجتمعات الصناعية المتقدمة أساساً التي تزداد سيطرتها على اقتصاد الدول الوسيطة والصغيرة ، بيها تسيطر وسائل إعلامها على المفاهيم والأجمواء الثقمافية في المدول غير المركزية ، ورغم هذا يتساءل المحللون : فيما يكمن في و تغيير ، قطاع المدول الصناعية المتقدمة ؟ نعم ، ازدادت اعداد المتعطلين في معظم الدول الرأسيالية ، ولكن هذا الازدياد ظل محصوراً في إطار بمكن مواجهته بواسطة التأمينات الاجتاعية التي تفيد كل الفائدة من فائض القيمة التاريخي . بحيث لاتتحقق الانفجارات الاجتاعية الكامنة ، وهكذا استطاعت هذه المجتمعات أو بالأحرى مراكز القوى فيها استكشاف الفضاء وأعياق البحار ، فكانت النتيجة ان تضاعفت أخطار الحرب النووية ، تحت ستار محاصرتها وتحييدها ، كما هو الحال بالنسبة للادعاءات المتصلة بأسلحة الفضاء ، أما عن التطبيقات البيولوجية فقد أثارت مجموعة من التساؤ لات والأزمات الاجتاعية والأخلاقية والنفسية أدت إلى إتساع رقعة التيارات الأصسولية المحافظة بل والسلفية في قلب الغرب نفسه . كل هذا يتم ■ كما قلنما ، في القطاع المتقدم من المجتمعات الصناعية الغربية ـ وكأن العالم الآخر يعيش حقاً في عالم آخر ، ومع هذا يدعي رجال الشورة العلمية والتكنولوجية أننا نعيش في عصر و النظام العالمي المحيث توحد العالم الأول مرة في تاريخ الإنسانية .

ومع هذا فمها لاشك فيه أن الثورة العلمية والتكنولوجية ، بوصفها المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، عَثل إسهاماً خطيراً في تقدم المعارف والقدرات البشرية ، ولعل البعد الغائب عند دعاة هذه و الثورة ، هو أن هذه الثورة لاتقتصر على تجديد وتطوير أدوات العمل ، ولكنها تقتضي وجود مشروع يلبي التساؤ لات الجديدة التي تطرحها البشرية في مستوى متقدم خلال تطورها . كيا أن الثورة التي تتفجر ابتداء من التناقض بين هذه الاحتياجات والتصورات الجديدة للقطاعات الواسعة من الإنسانية من ناحية واستحالة تلبيتها أو تحقيقها من ناحية أخرى ، السباب ذاتية أو موضوعية هي عمل إرادي جماعي لقطاعات واسعة من المجتمعات البشرية ، وليست نتاجاً آلياً للتلاعب في عدد محدود من المضاتيح الآلية والمعادلات بديره نفسر قليل من العلماء والتكنولوجيين المهرة لحدمة مصالح مراكز القوى . وفي كلمة : نسى دعماة الشورة العلمية والتكنول وجية العنصر الإنساني ، الواعبي ، الإرادي ، الإيماني في الإنسان ، أي البعد الفاصل والخاصية المميزة للإنسان ـ على تنوع الأنظمة الاجتماعية والمذاهب الفكرية.. عن الآلة الصياء

ومع هذا فم الاشك فيه أن التقدم الهائل الذي تمثله معطيات الثورة العلمية والتكنولوجية بوصفها المرحلة الثانية للثورة الصناعية يعتبر جزءاً لا يتجزأ من أداة العمل ، التي أصبحت في متناول عدد من المجتمعات المتقدمة في عصرنا .. جزءاً من كل ، أي مجموعة من

الأدوات بين ترسانة من الأدوات الأخرى ، ولكنها ليست المفتاح الهادي إلى مستقبل لامفر منه ، وكذا ، وعلى العكس من ذلك ، فإن تحكم قلة من المجتمعات في هذه الأدوات سوف يزيد من قدرتها على صد وتحريف حركة تغيير العالم التي تبدو في الأساس تهديداً للقطاع الاستعاري وهيمنته ، إذ أنها تعمل على تحقيق حياة إنسانية إيجابية خلاقة لجميع شعوب العالم .

### ٣ ـ الرؤية الثالثة

أما الرؤية الثالثة فقد تكونت تدريجياً ابتداء من السبعينات، على الساحة اساس التمعن في عدد من العوامل المؤثرة بشكل مركزي على الساحة العالمية، ومن بينها المحاور الاتجاهية الشي ذكرناها في الفصل السابق ومن المكن رسم صورة عامة لهذا الجو التكويني الذي أحاط بمولد الرؤية الثالثة كما يلى:

أ - إن مجموعة العوامل التكوينية ، التي عرضنا لها بوصفها محاور اتجاهية فيا سبس ، تفضي بالمحلل إلى استخسلاص أن مستسوى التناقضات بلغ ذروته ، ورغم ذلك لم تنفتح مسالك الحل ، أي تغيير العالم ، بشكل كاف ، بل على العكس من ذلك نرى هذه المسالك وكأنها واقعة تحت الحصار . أي أن العملية الجدلية بلغت ذروة تفاقمها واحتدامها في الوقت الذي فرض فيه الحطر النووي جواً خانقاً لا يمكن تجاهله . ولاشك أن رؤ ية الثورة العلمية والتكنولوجية تندرج في هذا الجو ، إذ أنها ، كما رأينا ، تعمق الهوة بين المجتمعات الصناعية المتقدمة من ناحية ، والقارات الثلاث من ناحية أخرى ، بينا تدفع بعملية التسليح الهجومي الإستراتيجي والتسليح النووي بينا تدفع بعملية التسليح الهجومي الإستراتيجي والتسليح النووي إلى تجاوز كل مدى معقول وعسوب .

لابد إذن من طرح التساؤ ل ـ أي إشكال تغيير العالم ـ بشكل جديد ، أقرب إلى واقع العالم الموضوعي من ناحية ، وفي آن واحد أقرب إلى الغؤ اد والوجدان ، وإلى واقع حياة الإنسان المعاصر على تنوع الأنظمة والمذاهب الاجتاعية والفكرية .

ب - البعد الإستراتيجي - الحربي ، وتأويله السياسي بواسطة الجيو - سياسة هو الإطار الأهم والأكثر شمولاً ، ولكن هذا البعد لايزال يمتزج في معظم الأحيان بتأويلات إيديولوجية : فشارة تظلل الجيوسياسة مستبعدة - كها كان الأمر بين أصوام ١٩٤٥ - ١٩٧٠ ، وكأنها وصمة عار على جبين العلوم الاجتاعية ، لالشيء إلا لأنها كانت الأساس المتعسل لسياسة المانيا واليابان حتى هزيمة عام عالم . ويرى بعض المحللين تارة أخرى أن إعطاء هذه الأهمية للجيو - سياسة معناه التنسكر لاختسلاف المضمون الاجتاعي والايديولوجي للدول التي تمارسها . ويضيف فريق ثالث من النقاد أن الجيوسياسة بجموعة من أدوات التحليل السياسي والإستراتيجي تضم الجغرافيا في مكانتها المؤثرة من حيث فهم المجال ، ولكنها لاتأخذ في الاعتبار عنصر الإرادة أي الوجهة الإرادية للعمل السياسي الذي تمارسه التنظيات السياسية والقوى الاجتاعية بشكل إرادي الذي تمارسه التنظيات السياسية والقوى الاجتاعية بشكل إرادي المتياسة ولوتم ذلك دون أن تؤخذ في الحسبان الظروف المحيطة .

وفي مقابل هذا السيل المتدفق من النقد والتنكر • كانت حركة الواقع . لقد ظلت مراكز الهيمنة السياسية ، في كل مكان تمنح الجيوسياسة المكانة الأولى في تخطيطها السياسي والإستراتيجي خاصة في معسكر حلف الأطلنطي ، بينا احتلت الجيور سياسة المكانة الثانية • بعد الإيديولوجية ، في الإتحاد السوفيتي ، وإن كان ذلك لم يمنع من ظهور واحد من أكبر مجددي الفكر الجيور سياسي هناك وهمو أمبر

البحر سيرجي جورشكوف ومدرسته . ومن ناحية أخرى ، وابتداء من ثورات وحروب التحرير في آسيا وإفريقيا ثم أسريكا اللاتينية احتلت الجيو .. سياسة مكانة بالغة الأهمية في مواجهة الحروب الاستعهارية وفلسفتها الإستراتيجية المتخلفة في تلك الأونة . إن قائمة الأسهاء هنا طويلة • تجمع بين العسكريين والمفكرين والسياسيين : من أمثال ماوتس تونج في الصين وجياب في فيتنام • وآخرون سيرد ذكرهم كل في مناسبته .

وهكذا ، بدأ عامل الجيو .. سياسة بحتل مكانته الطبيعية ، وهي مركزية ، بوصفه الإطار الأكثر شمولاً للتحرك السياسي بعيد المدى ، من حيث أن الجيو .. سياسة تحدد مدى أهمية المنطقة المعنية بالنسبة للقوى الكبرى ودوائر تحركها وسلم أولوياتها ، كها أنها تحدد نوعية ومستوى التفاصل بسين مختلف القوى المتواجدة أصلاً في المنطقة المعنية ، ثم تنقب عن الطاقات الكامنة غير المستعملة حتى الآن في وحدة التحرك ، أي في المجتمع .. الدولة المعنية . إن تحليل هذه الأبعاد بشيكل جدلي واقعي ، وعلى أساس صياغتها التاريخية يضيء الطريق أمام إمكانات التحرك المطروحة لصياغة المستقبل .

الجيو - سياسة إذن هي الصورة المعاصرة للواقعية السياسية

جــ إن الإطار الجيو .. سياسي يحكم ولكنه لايتحكم ، ذلك أن الوحدات الاجتاعية المختلفة التي تندرج فيه ليست متجانسة ولامتطابة ... من باب أولى ، أي انها لاتملك نفس الطاقات

والإمكانات الحركية في تفاعلها مع معطيات ومؤ ثرات الإطار الجيو -سياسي .

إن كلا من هذه الوحدات \_ وهي في واقع الأمر تتكون من المجتمع - الدولة من حيث التحرك السياسي • يتميز بخصوصية صاغها التاريخ على مدى عشرات من الأجيال تارة ، أو على مدى بضعة أجيال أو حتى عبر مدة عدودة للغاية من الزمن كما هي الحال في الدول حديثة التكوين .

وهنا يمكن العودة إلى تعريفنا لمفهوم الخصوصية :

يتشكل تصور الخصوصية من مستويات ثلاثة :

المستوى الأول بعنى بالتركيب الداخلي لتصور الخصوصية ، وعندنا أن هذا التركيب الداخلي يهدف إلى تبين النصط المتميز لاستمرار مجتمع قومي معين . وهذا النمط إنما هو على وجه التحديد غط العلاقة المتبادلة والتأليف بين أربعة عوامل محورية تكوينية لكل مجتمع أي لكل استمرار اجتاعي :

- عامـل إنتـاج الحياة المادية لمجتمـع معـين في إطـاره الجغــرافي والإيكولوجي ( وهو مايطلق عليه أسلوب الإنتاج )

- إعادة إنتاج الحياة البيولوجية ( وهذا هو بعد الحياة الجنسية البيولوجية على وجه التحديد)

ـ النظام الاجتاعي ( السلطة والدولة )

العلاقات مع البعد الزمني ( نهائية الحياة الإنسانية ، الأديان والفلسفات ) .

إن تطبيق هذا المربع التكويني على المعطيات الاقتصادية الأولية صوف يثري تحليلنا للمجتمعات البشرية إلى درجة كبيرة جداً.

٢ - المستوى الثاني يعنى بتحريك هذا المربع التكويني عبر التطور
 التاريخي في إطاره الجغرافي المحدد :

.. التطور التاريخي يضع في المقام الأول عنصر الزمان ، ومن هنا تأتي الأهمية المركزية للمفهوم الذي أطلقنا عليه اسم « عمق المجال التاريخي » ، فكليا تعمق ذلك البعد ، كليا أمكن أن ندقق في إدراكنا لكيفية تحرك المربع التكويني للاستمرار الاجتاعي ، ومن حسن الحيظ ، أن الغالبية الكبرى من المجتمعات البشرية تتسكون من المجتمعات قومية تتراوح بين أقدم القوميات في العالم ( مصر أم الدنيا ) وبين المجتمعات الفومية مثلاً .

- أما عنصر و المكان على الذي عني به .. بطريقة مبدعة خلاقة المدكتور جمال حدان حديثاً .. فإنه يعني على وجه التحديد أن كل عبتمع بشري بجيا ويتطور في مجال جغرافي عدد بالنسبة للمجالات الجغرافية الأخرى ع وهذا ماتعنى به الجيو - سياسة ، كما أنه يمارس وجوده وتعلوره التاريخي في عجال جغرافي له تركيب داخلي عدد عوهذا ما تعنى به الإيكولوجيا التي ترصد الإمكانات والطاقات البشرية والحيوية معاً .

٣ المستوى الثالث هو مستوى التفاعل الجدلي بين عوامل الاستمرار وعوامل التغير، وعلى وجه التحديد: إن تحريك المربع التكويني على مدى التطور التاريخي في إطاره الجغرافي سوف يشكل العلاقات المتبادلة وبالتالي الأهمية النسبية لكل عنصر من العناصر التكوينية الأربعة بطريقة عددة ، عايؤ دي ، على مر الأجيال إلى تشكيل خصوصية كل مجتمع قومي عدد ، مشلا : دور الدولة والجيش في الحياة المصرية ، أهمية مستوى الثقافة الوطنية في ألمانيا وإيطاليا ، إبديولوجية اقتصام الحدود غير القومية في المجتمع الإنجليزي ، وإيطاليا ، إبديولوجية التجريبية الموضوعية في المجتمع الإنجليزي ، إلى استبعاب التناقضات في دائرة الشخصية القومية في المجتمع الصيني استبعاب التناقضات في دائرة الشخصية القومية في المجتمع الصيني . . إلى . . إلى . .

وجلة القول أن مفهوم ( تصور ) الخصوصية الذي نقدمه يهدف إلى تسليح الفكر المعاصر وخاصة الفكر القومي العقلي التقدمي ، بأداة علمية ، مبنية على التحليل التاريخي الموضوعي الدقيق ؛ لتبين ماهو أصيل حقا في الاستمرار التاريخي لمجتمع قومي معين ، وما هو بالتالي القالب القومي المتميز الذي يمكن ويجب إثراؤه بعدد من المعطيات والتجارب العصرية دون غيرها كها أنه ، وقد يكون هذا أهم بكثير ، يمنح الفكر المعاصر ورجاله الوسيلة الفعالة للتعجيل بعملية تطوير المجتمعات القومية بحيث تصبح عصرية قومية على أساس أصالتها الموضوعية التاريخية ، ومن خلال هذه الأصالة الموضوعية التاريخية ، ومن خلال هذه الأصالة الموضوعية التاريخية ، دون تقليد الغرب المتأزم حضارياً كها يبشر

بذلك عملاؤه الحضاريون، وعلى وجه التخصيص فإن تبين الفروق النوعية يكننا من تبين سبل التحرك الأكثر فعالية وتجنب مناطق التأزم المزمنة، أي أنه يكننا من التحرك مع حركة الجدلية الإجتاعية لمجتمعاتنا القومية في طورها المعاصر، أي أن نواكب وغارس عملية الصيرورة التاريخية من الداخل من الداخل كعقول واعية وصاحبة سيادة، لاكعقول عميلة لقوى الهيمنة الخارجية التي لاتهدف إلا إلى الاحتفاظ بالعالم غير الغربي في مكانة التبعية، بينا وجهته هي النهضة الحضارية.

ومعنى هذا على وجه التحديد أنه لابد من الاعتاد على الشريحة الكاملة لمجموعة التحليلات الإجتاعية الدقيقة لتطور المجتمع الدولة المعنى عبر التاريخ وكذا في المرحلة الراهنة ، بغية تبين إمكان تعبئة الطاقات الكامنة والإفادة منها لاختصار الطريق نحو المشاركة في عملية إفساح المجال لتغيير العالم ، رغم الحصار الجيو - سياسي الإستراتيجي ، أو بالأحرى إدراكاً لمعانيه ، وكذا إدراكاً للوحدة الحركية المعنية .

د \_ إن خلاصة مجموعة المستويات التحليلية الثلاثة السابقة هي النها تمنح المحلل وكذا القوى العاملة رؤية دقيقة ليس فقط للمعطيات في الحالة المعنية وإنما لتفاعلها الجدني أي لدينامية الموقف ، لجوهس تحركه .

لكن هذه الرؤية الدقيقة المرهفة ليسبت سوى نقطة بدء. إن

المهم والأهم إنما هو: صياغة مشروع التحرك صوب عملية التغير و و بمجرد أن نصل إلى ذكر مشروع التغير يصبح لزاماً علينا أن نقبل فكرة التحدي ، تحدي حدود الظروف الموضوعية بهدف تخطيها نحو ماهو مغاير وجديد . وهو تحد لاينطلق ابتداء من ذاتية الإرادة أو إطلاق الزمام للمخيلة الإيديولوجية ، وإنما ينطلق على العكس تماما من معرفة دقيقة لما يمكن أن نطلق عليه دائرتي الجدلية الإجهاعية ... الدائسرة الحسارجية أي الجيو .. سياسية ، الدائسرة السداخلية أي المتصوصية القومية في إطارها الجيو .. ثقافي والحضاري • وكلاهما على نحو ما صاغهما التاريخ عبر الأجيال .

إن التركيز على التنقيب في أبعاد ومكونات وتكوين الخصوصية القومية هو وحده الذي سوف يمكننا من معرفة الطاقات الكامنة غير المستعملة ، أو حتى غير المرصودة ، وتعبئتها الفعالة ، أي الانتقال مما هو يمكن إلى ماهو واقع أي الانتقال من الإمكان إلى العمل .

هـ وتؤدي بنا هذه الأبعاد والزوايا إلى نتيجة غمل الاسهام المهايز لمنه الرؤية الثالثة: إن الشرق الحضاري - شعوباً ودولاً - هو الذي بدأ يتحرك منذ أوائل القرن التاسع عشر في موجة عارمة من ثورات وحروب التحرير الممتزجة أحياناً بالثورات الإجتاعية بحيث أصبح حامل لواء التحدي الرئيس للنظام العالمي القائم ، وكذا صاحب المصلحة الرئيسة في عملية تغيير العالم . إن صحوة الشرق المخضاري عسوبة بطبيعة الحال في الرؤيتين الأولى والثانية ، ولكن بطريقة مختلفة غاما . فهي صحوة يقال إنها استقلالية فحسب ،

وليست تحريرية ثورية بمعنى الكلمة . ثم يضاف أنها ، في مضمونها ، حركة تهدف الى التنمية والتحديث فحسب ، ولايقصد بحال من الأحوال النهضة الحضارية . ثم إن مجال التحرك في نظر الرؤ يتين الأولى الثانية هو ما يسمى « بالعالم الثالث ، دون تحديد أن الشرق أساساً آسيا ، ثم الجزء الأكبر من افريقيا ، والعالم الإسلامي . العربي في قلبه هو صاحب الريادة والتحدي الرئيس .

أما الرؤية الثالثة ، فإنها تقرر أن للشرق الحضاري مكانة الريادة أي المبادرة التباريخية في طرح إشكال تغيير العالم ، والإفادة من العاملين التكوينين الآخرين ، أي انقسام الغرب الحضاري إلى نظامين إجتاعيين وإيديولوجيين متناقضين ، وكذا إسهامات المرحلة الثانية للثورة الصناعية في بعدها العلمي التكنولوجي .



## الغصل الرابيع

# منطقنا الصراع الرئيستان

إن تعدد التناقضات والمنازعات ، وكذا التفجيرات والحسروب المحلية باطراد مستمر في كافة أنحاء العالم غير المركزي منذ عام 1940 ، وكان يعتقد بلدىء ذي بدء أنه يست إلى نوعية حركات التحرير وما يترتسب عليها من ثورات وحسروب ضد القسوى الاستمهارية وعملائها في الداخل ، وعلى حدود البلدان التابعة لها . ثم اتجه التحليل إلى إدراك أن هناك نوعيات أخرى من عمليات العنف والحروب المحلية أو الموقوتة مصدرها مغاير للمصدر الرئيس أي حركات التحرير ضد الاستعمار . والهيمنة من أجل الاستقلال والسيادة والتحرير الوطني والثورة الإجتاعية المواكبة له أحيانا .

١ ـ ولعل أهم الأسباب المغايرة للعنف ترجم إلى التكوين غير
 المتجانس للدول المتحركة في اتجاه التحرر الوطني .

أ) فمنها ما ينتمي إلى نوعية الأمة بمعنى الكلمة ، بكل ما تشتمل عليه الأمة من عراقة حضارية ، واستمرار تاريخي ، وتماسك إجتاعي ، وشخصية قومية متخصصة ، وهي العوامل التي تؤمن هذا النوع من الأمم ضد الانشقاق الداخلي وتفسخ الإرادة الوطنية والنزعات الانقسامية التي تعمل على إثارة الفتن المؤدية إلى الحروب الأهلية . كانت هذه ومازالت حال مصر والصين وإيران أقدم ثلاث

أمم في تاريخ البشرية ، ولكن الحال يختلف في النوعيات الأخسرى لتكوين الأمم .

ب ) وهناك مثلا نوعية الأمة أو الدولة ـ الأمة حيث نرى الغالبية من سكانها الأصلين تعيش تحت سطوة ، أو سيطوه أو قيادة أقلية هامة من الغزاة المستوطنين فرضوا حضارتهم . وثقافتهم . ولغتهم ، بالتدريج على هذه الدول « ثنائية البنية » ، وهذا هوما نشهده ـ على وجه اللقة \_ في أمريكا الوسطى والجنوبية ، حيث تسيطر أقلية أوروبية الأصل ( إسبانية أساسا ، وكذا برتغالية ) على غالبية من السكان الهنود الأمريكيين الذين ينحدرون من سلالة إمبراطوريات المايا والأزتيك والإنكا وعدد آخر من الإمبراطوريات الثانوية . وفي هذه الحالة ، تتفجر الصراعات العنيفة ، بشكل شرس بين الجياعات البشرية التي أصبحت هامشية ، وإن كانت تمثل الغالبية العظمى كيا هي الحال في أمريكا الوسطى ، وكذا في القسم الغربي من أمريكا الجنوبية حول محور جبال الإنديزر وبين المجتمع الحمديث المذي أصبح يتكون الأن من سلالة المستوطنين الأوروبيين في المناطق الأولى وإلى جانبهم دائرة واسعة من المخلطين .

حم) وهناك من ناحية ثالثة ، نوعية المدول حديثة التكوين والتي تجمع عددا من القبائل والجهاعات العرقية المختلفة والتي تكون خاضعة من العادة للسيطرة إحدى هذه القبائل أو الجهاعات في اطر جغسرافية وسياسية مفتعلسة فرضهسا المستعمرون البريطسانيون

والفرنسيون والبرتغاليون والبلجيكيون والألمان والإيطاليون على شعوب القارة الإفريقية على وجه التخصيص . إننا نشهد تتابع الحروب القبلية في إطار الدولة الواحدة بشكل يكاد يكون مستمرا لايعرف الحل أو التوقف ، إذ أن جذوره تضرب بعمق في صلب التكوين البشري لهذه الدول . والحق أن الأمر لايقتصر على إفريقيا ، وإن كانت هي أبرز مثال لهذه المأساة . بل إن هناك عددا من الحالات المشابهة في جنوب شرق آميا وكذا في الدول الجديدة في المحيط الهادي وإن كانت أقبل حدة وخطورة بكشير من الموقف في إفريقيا .

د) وتأتي بعد ذلك نوعية الأمة التجميعية أي متعددة القوميات اسواء أكان نظام الدولة إتحادياً أم فيدراليا ، وهده الظاهرة تتجل بشكل ساطع في كل من الاتحاد السوفيتي بقطاعيه الأوروبسي والأسيوي ، وفي شبه القارة الهندية ثم يوغوسلافيا كنمط آخر على وجه التخصيص ولعل من أسباب قدرة الإتحاد السوفيتي على تحييد خطورة هذه المتناقضات بخيث لاتتحول إلى صدامات عنيفة في الداخل أنه استطاع أن يقدم أغاطا فعالمة من التقدم الاقتصادي والاجتاعي مقترنة بالاعتراف بلغات القوميات غسير الأوروبية والملامح الاكثر عمومية لثقافاتها التقليدية وهذا كله في إطار قوة السلطة المركزية الاتحادية حزبا ودولة وقد سلكت يوغوسلافيا سياسة واقعية ذات خاصيات متميزة حققت نجاحا ملحوظا في هذا الصدد.

والايزال الأمر على عكس ذلك في شبه القارة الهندية: فهناك قوميات واضحة المعالم تماما وهناك جماعات عرقية بل وقبلية ؛ وهناك نظمام « الطبقة المغلقة Cast Systems التي تمتد عبر سلم الطبقات الاجتاعية المتعارف عليها ، ثم هناك التناقض الرئيس بين الإسسلام السياسي والحضارى في شهال هذا القطاع كله وبين الهندوسية بوصفها الديانة - وكذا الثقافة الوطنية السائدة بين أغلب سكان الهند - وهو التناقض الذي مكن بريطانيا من إثارة الحرب الأهلية في الهند غداة استقلالها عام ١٩٤٧ حيث انقسمت شبه القبارة الهندية إلى دولتس الهند وباكستان ، وهو نفس العامل الذي مكن الهنمد فها بعمد من شطس باكستان \_ ولكن على اساس عرقى ولغسوي \_ إلى باكستان وبنجالاديش عام ( ١٩٧١ ) . وقد امتـدت هذه الظاهـرة الآن إلى سرى لانكا . وبلغت الأزمة ذروتها بمقتل رئيسة وزراء الهند أنديرا غاندي في أواخر سنة ١٩٨٤ بعد قمعها المسلح لحركة السيخ المطالبين بمنح ولايتهم ( البنجاب ) وضع سائر ولايات الاتحاد الهندي .

ه-) وأخيرا هناك نوعية الأمة ـ الدولة المتعارف عليها منذ القرن الخامس عشر ـ أي الأمة ـ الدولة من الطراز الأوروبي . هنا أيضا تتعدد القوميات والجهاعات العرقية ، ولكن تعدد أمكن تصفيته بشراسة في أواخر العصور الوسطى وبدايات العصر الحديث وخاصة في شكل الحروب الدينية ؛ وهي الحروب التي تحولت تدريجيا إلى سلسلة متصلة من الحروب بين مختلف الأقطار الأوروبية لم يعرف لها

التاريخ مثيلا من قبل، وبلغت ذروتها في حرب أعوام ١٩١٤ -١٩١٨ ، كما كانت هي السبب الرئيس في إندلاع الحرب العالمية عام ١٩٣٩ .

و) ثم نجد غط الولايات المتحدة الأمريكية المتفرد، فلقد تم سحق السكان الأصليين، أي قبائل الهنود الجمر و وتلا ذلك عاصرة واضطهاد السود المحررين من الرق بعد حرب أهلية. ثم تراكمت موجات المهاجرين المستوطنين عاما وراء آخر، من أوروبا أولا و ثم من أصريكا الملاتينية الإسبانية، إلى درجة أن أصبحت المسألة اللغوية ما الثقافية، وخاصة الإسبانية تمثل بعدا جديدا في إشكال تجانس المجتمع الأمريكي منبئة بإمكان حدوث صراعات من نوعية جديدة بين هذه الشرائح الكبيرة وبين الأغلبية الأنجلوساكسونية.

ويمكن أن يلحق بهذا النمط مجموعة الصدامات بين الأقليات ذات الأصل الآسيوي والإفريقي والعربي وبين بعض الاتجاهات والنزعات الوطنية المتطرفة في بريطانيا وفرنسا خاصة بوصفها أقدم دول الاستعار التقليدي في أوروبا .

### Y ... 1

وهناك مصدر ثان للعنف ، يختلف عن حركات التحرر الوطني والشورات الاجتاعية ، وكذا عن نتائج انعدام تجانس التكوين الاجتاعي للمجتمعات القومية ، إنه عامل يتميز بأنه محصور جغرافيا من ناحية ، وشديد الأثر إلى أبلغ الدرجات من ناحية أخرى ، ذلك

هوعامل و العنصرية العدوانية ، التي تتمركز حسب التسلسل الزمني في دولة جنوب إفريقيا ثم دولة إسرائيل العسهيونية ، وقد فجرت هاتان الدولتان سلسلة من الحروب العدوانية المتتالية في منطقتيها حتى تحولت هاتان المنطقتان إلى أخطر بؤ ر العمدام وأقربها إلى إثارة المشكلات التي يمكن أن تؤدي إلى حرب عالمية ثالثة ، وذلك إذا استمر التوتر العالمي على ما هو عليه منذ إندلاع الحرب الباردة الثانية علم ١٩٨٠ .

#### Y .. 1

ويأتي بعد ذلك عامل الإرهاب الدولي ، بكل ما يكتنف من غموض وتشعب في الدوافع ، من قومية إلى إيديولوجية إلى سياسية استراتيجية وذلك على أرضية من التحول الإجتاعي المتخبط السريع وتفشي الفكر الرافض والعدمي في قطاعات من شباب الدول الصناعية الغربية المتقدمة .

هذه إذن هي المصادر الثلاثة الأكثر أهمية للعنف في العالم والتي تواكب المصدر التاريخي الرئيس في عصرنا ألا وهو حركات وحروب وثورات التحرر الوطني والاجتاعي ، وكذا الحروب والضربات المضادة التي تشنها القوى الاستعارية المهيمنة .

والسؤ ال هو هل يمثل هذا النسيج من الأسباب والعوامل المؤدية إلى العنف أرضية انبثاق إشكال « تغيير العالم » على وجه التحديد ؟

نعود بالتحليل إلى ساحة تفاعل وصراع القوى العالمية الكبرى .. ما دام موضوعنا يتركز على تغيير العالسم ، لا على دراسة التغيرات الاجتاعية أو السياسية المحدودة .

قلنا إن الدولتين العظمين غشلان مركزي القوة الفعالة من النواحي السياسية والإستراتيجية والاقتصادية \_ و إلى درجة أقسل الفكرية في العالم \_ وخاصة في دائرته المركزية ، أي العالم الغربي والمناطق التابعة له مباشرة " وحددنا أن المركز الثالث \_ أي الصين " بالاستناد إلى اليابان منذ معاهدة السلام والصداقة بينها عام ١٩٧٨ \_ اختار لنفسه دور النفسوذ والتأثير ، دون التسركيز على القوة الإستراتيجية والسياسية التي لا يملكها ولن يستطيع الحصول على القدر الفعال المؤثر منها وخاصة ما يتعلق بالقوة الإستراتيجية الحربية ، إلا باستنزاف كافة إمكاناته التي اختار لها أن تتركز على عملية التحديث الشامل والعاجل جدا .

وهذا التحليل يشير إلى معنى على جانب من الأهمية ، ذلك أن مفهومي و القوة و و التأثير و مفهومان لا يمكن إدماجهما بشكل مفتعل في قالب واحد . فقد تكون هناك قوة جبارة و تسيطر على مجال محد وبالتالي على جميع الطاقات البشرية والمادية المتواجدة في هذا المجال دون أن تتمتع هذه القوة بالمقبول الفكري والوجداني معا في المنطقة التابعة . ذلك أن هذا المقبول يمثل نتاجا لعملية مركبة مرهفة تمتزج

فيها عوامل وعناصر متعددة .. من عمق المجال الحضاري إلى مستوى الإنتاج الاستهالاكي • من المذكاء الإستراتيجي إلى نوعية مفهوم العالم ، من اساليب التعامل الإنساني والاجتاعي إلى أنماط المشاركة السياسية الني وهذا النتاج يمنح دولة أو قيادة معينة نسبة مقبوليتها في دائرة تحركها أو نفوذها . وفي كلمة : فالمقبول هو ما أطلقنا عليه و الشرعية التاريخية » . وهي التي يمتزج فيها مفهوما القوة والتأثير بدرجات متفاوتة ، وإن كانت النتيجة هي أن المركز يؤثر على دائرة تحركه أو شرعيته التاريخية • فيصطلح المحللون على اعتباره بذلك مركزا مؤثرا في توجهه الأمور .

ولكن هناك منطقتين فقط تتقاطع فيهما الدوائس الشلاث الأمريكية « والسوفيتية » والصينية » رغم تباين طبيعتها ألا وهما : شمال شرق إفريقيا وجنوب غرب آسيا أي ما يسمى « بالشرق

الأوسط» حول العالم العربي وقلبه مصر من ناحية ، ثم المنطقة الشيالية من المحيط الهادي حول اليابان وكوريا .

ولوعدنا إلى تحليل مستوى التناقضات وكذا الإمكانسات والطاقات الكامنة في كافة مناطق الصراع العالمي التي ذكرناها مراراً وكلها عمل نقاطاً لتقاطع دائرتي نفوذ أو تأثير على الأقبل - لرأينا بوضوح قاطع أن الشرق الأوسطومنطقة شهال المحيط الهادي هما أكثر هذه المناطق جميعا حدة في التناقضات وخصوبة في الامكانات أي أن التناقض الجدل يبلغ ذروته في هاتين المنطقتين وليس فقط من حيث عناصره التكوينية ولكن أيضا تحت تأثير احتدام تفاصل القبوى الكبرى الثلاث ومن بينها الدولتان العظميان.

### 1-4

ولنبدأ بالشرق الأوسط « في قلب الدائر الخضارية الآسيوية ... الإفريقية حول مصر .

أ ـ امتدت هذه الدائرة من المغرب حتى الفيلبين ، واتخذت شكل الإسلام ديناً ودولة ، وهي بمثابة همزة الوصل ، إذ أنها تشارك في كل من الدائر الحضارية الهنسدية ـ الأوروبية من ناحية ، والدائسر ا

المضارية الصينية \_ الآسيوية ، من ناحية أخرى . وبما أن الهيمنة الغربية راحت تغيزو الشرق " فقد أصبح الرباط بين العالم الإسلامي وآسيا أكثر تلاحاً ، من الارتباط بين العالم الإسلامي والقطاع المواجه من الحضارة الهندية \_ الأوروبية في أوروبا ، ثم إن العالم العربي يكون جزءاً من العالم الإسلامي ، أو بوجه أدق العالم العربي يكون دائرة الثقافة العسربية في داخصل العالم الإسلامي ، إل جانسب الدوائس الثقافة العسربية في داخصل العالم والهندية " إلا أن الدائرة الثقافية العسربية ، داخل الإطار الثقافي المضاري الإسلامي هي أكثر هذه الدوائر انسجاماً ووحدة " وذلك المضاري الإسلامي هي أكثر هذه الدوائر انسجاماً ووحدة " وذلك عمد وحدتها اللغوية العربية ، ولأن لغتها العربية هل لغة الرسول بفضل وحدتها اللغوية العربية ، ولأن لغتها العربية هل لغة الرسول

ونجد داخل الإطار الثقافي العربي عتمعات على درجات متفاوتة من التاسك القومي ، نتيجة لعملية التطور التاريخي الموضوعي ، فهناك مثلاً وحدة قومية عرفها التاريخ ، فهناك مثلاً وحدة قومية عرفها التاريخ ، ( ۲۰۰۰ سنة ) وهناك قوميتان قديمتان مثل المغرب واليمن حافظت على وحدتها عدة أجيال ، وهناك محموعة عربية في الشرق مزقها الاستعار بعد الحرب العالمية الأولى إلى دول خس حيث انطلقت فكرة الوحدة العربية ، وهناك أيضا مناطق أخرى غير متجانسة من

ناحية التضامن القومي ومعنى ذلك أن عملية الوصدة العربية كعملية تفاعل تاريخي هي عملية توحيد كفاح الجهاهير الشعبية في العالم العربي على تباين تشكيلاته القومية الجغرافية وبفضل الثقافة المشتركة ومن أجل تحقيق التحرر والنهضة . إنها عملية مركبة لا يحكن حصرها في شكل سياسي تنظيمي واحد ، وإن كانت وجهتها هي الإسهام في نهضة الشرق ، في إتجاه التحرر الإنساني والتقدم في إطار الثقافة العربية ، التي يشكل فيها الإسلام الإطار الأعم للتراث الوطني الثقافي .

وعلى هذا الأساس تبدو مكنة مصر في قلب العالم العربي بوضوح ، فالعالم العربي يكون أحد قطاعي الدائرة المضارية للثقافية الإسلامية ، التي تتكون من العالم العربي وامتداده في إفريقيا من ناحية ، ثم الإسلام الأسيوي من تركيا إلى الفيلبين من ناحية أخرى ، وهي الدائرة المضارية - الثقافية التي تربطبين الإطارين الحضاريين الكبيرين في العالم ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن العالم العربي ، ومصر في قلبه ، يكون المركز الحي ناحية أخرى فإن العالم العربي ، ومصر في قلبه ، يكون المركز الحي الأول فحده المدائرة الحضارية ، الثقافية الإسلامية ، كما أنه يكون المتحرك المغيض التاريخي والعصري لعملية التناقض الجدلي بين التحرك المغربي وتحرك الشرق الناهض .

إن العرب كشعوب، ودول ومنذ اللحظة الأولى لبداية تحركهم في القرن التاسع عشر « حددوا الأنفسهم شعاراً واحداً لم يتبدل هو شعار النهضة « كانت النهضة هي دعوة عمد علي وإبراهيم باشا « ورفاعة الطهطاوي وعلى مبارك في مصر ، وكانت دعوة الأمير عبد القادر في الجزائر ، وكذا الحركة الإصلاحية في تركيا المواكبة لمسيرة العرب آنذاك « وكانت دعوة عبد الكريم الخطابي في المغرب « وكانت عنواناً وشعاراً للنهضة الأدبية والثقافية في مصر ولبنان وسوريا وفلسطين « وكانت برنامجاً وخطاً عاماً لكافة الأحزاب والتنظيات السياسية الوطنية ، من عينها إلى يسارها « من دعاة الأصولية السياسية إلى ربجال الثورة الاشتراكية الشعبية .

وعلى وجه التدقيق = وبكل صراحة ، ليس العالم العربي ومعه مصر مجموعة من الجزر النائية حظيت فجأة بمقعد في الأمم المتحدة = وليست مصر دولة محدثة ولدتها ظروف دبلوماسية طارئة ، وليست الثقافة العربية تجمعاً هزلياً من المؤشرات السياحية ومظاهر التخلف ولهجات الضياع ، وليس الإسلام = ولا المسيحية الشرقية ، عقائد وقتية وسطحية ، مصطنعة في بيئاتنا العربية = وليست الدول العربية حول الدولة المصرية تجمعات من العسكر والماليك المتخاصمين والمرتزقة الأجانب ، والمكاتب المختلفة .

ليس العرب ، شعوباً ودولاً ، مجموعة و احتياطي البشرول » ، ولاهم مجموعة من ولاهم مجموعة من المجتمعات الجرداء المتعطشة إلى غزو الغرب على اختلاف أعلامه

بغية تحضيرهم وتحويلهم إلى جماعات بشرية عصرية محترمة .

إن تمرك مصر، وتمرك العرب، لا يكن أن يكون إلا هادفاً إلى الجمع بين الثورة الوطنية التحريرية والثورة الاجتاعية الجسدرية في سبيل تمقيق النهضة الحضارية للعالم العربي • وهدا هو بالضبط شأن الحضارات القديمة التي تبعث إلى المعاصرة من خلال الثورات العظمى في جيلنا • وعلى رأسها حضارة الصين تواكبها اليابان وجنوب شرق آسيا والهند على اختلاف مسالكها • ويواكبها أيضا إتساع مجال الثورة الاشتراكية في هذه القارة .

ب \_ ويشهد التاريخ أن الغرب المهيمن لم يخطىء الحساب، إذ ركز الضرب منذ القرن التاسع حتى اليوم على منطقتنا ، على محور مصر \_ سوريا بالذات مستهدفاً أولاً وقبل كل شيء منع تكوين دولة عصرية مؤثرة تصلح مركزاً لهذه المنطقة وتلك الدائرة الثقافية \_ الحضارية \_ كلها ألا وهي مصر التي كانت ولا تزال تملك القدر الكافي من جميع معاني الريادة والاستمرار فيها .

وابتداء من الحروب الصليبية وما تلاها من ضرب دولة محمد علي المستقلة الشاخة ، ثم التوغل الاستعباري فالاحتلال العسكري ، وإخيراً وليس آخراً محاولات إضعاف الحكم الوطني بكافة الوسائل ، ذلك تاريخ حافل يشهد على ضراوة واستمرار الحملات ولكنه لم يكن كافياً ، ومن هنا جاء الإتفاق على تقسيم فلسطين عام ١٩٤٧ ،

وإنشاء الدولة الصهيونية على أرض فلسطين وهي التي تسببت في حروب أعوام ١٩٤٨ ، ١٩٩٧ ، ١٩٦٧ ، وكذا حرب الاستنزاف عامي ١٩٦٩ - ١٩٧٠ ، وقبلها حرب اليمن الواقية أعوام ١٩٦٧ - ١٩٦٧ ، ذلك كله حرب لبنان المتصلة

ولقد ضاعف من شراسة هذا الهجوم ما استشعرته دول الغرب الاستعمارية من تهديد بعيد المدى بعد أن حدد جسال عبد التساصر مكانة مصر ودوائر تحركها الثلاث بأنها عربية وإفريقية وإسلامية "ثم بدأ يجتق رسالته الحضارية هذه بالمشاركة الفعالة في أول مؤتمر للتضامن الأسيوي الإفريقي في باندونج في إبريل عام ١٩٥٥ .

ولنمعن النظر في حقيقة الاستعيار الصهيوني ، ومن الجلي للبينا ان الواقع والتاريخ معا لايؤكدان أن أساس الأزمة في الشرق الأوسط هو قضية فلسطين وحسب ، انما يؤكد الواقع والتاريخ أن المنطقة المعروفة الآن في الغرب باسم الشرق الأوسط وكذا جنوب شرق آسيا - كانت منذ أكثر من خسين قرناً منطقة المعراع المصيري الرئيسي بين دول الشرق وحضاراته من ناحية وبين الغزاة الآتين من الشيال من ناحية اخرى .

ولقد كان هذا مغزى حكم رمسيس وتحتمس ، كيا كان مغنزى غزوات الإسلامية وفي فضلاً عن مغزى الفتوحات الإسلامية ومن بعدها حروب الاستعيار العنصري الصليبي الوافد من أوروبا وكان هو مغزى التاريخ العربي والشرقي كله على وجه

الدقة منذ القرن الخامس عشر حتى اليوم ، وفي كلمة ، كانت وجهة الغرب الحضارية وحروبه وغزواته وأهدافه السياسية والمدينية والإيديولوجية والفكرية والاقتصادية كلها تهدف إلى شيىء واحد ، الا وهو تحطيم كافة المحاولات الهادفة إلى إنشاء دولة عربية في قلب الحضارة الشرقية الإسلامية ، كي تستطيع أوروبا أن تسود وتهيمن بالسلاح والفكر .

وكذلك ، يؤكد الواقع والتاريخ أنه ابتداء من احتدام أزمة النظام العالمي ، وفي مواجهة اشتداد الموجة الثورية داخل الحركة الوطنية التحررية العربية بين حرب أعوام ٣٩ - ١٩٤٥ " كان لابد من إقامة السد تلو السد : اتفاقية صدقي بيفن حول إقامة الحلف العسكري في الشرق الأوسط " ثم إقامة حلف بغداد بعده ، ثم الثورة على حكم الشاه بقيادة مصدق في إيران ، وفي خاتمة المطاف ، وبناء على بدايات نشأت منذ نهاية القرن التاسع عشر ، تقسيم فلسطين في عام ١٩٤٧ وإنشاء الدولة الصهيونية لتكون رسولاً للغرب " وقلعة للاستعار " وسوطاً يلهب ظهر حركة التحرر والوحدة في الوطن العربي .

لقد تحالفت دول أوروبا كلها ، دون استثناء لكسر شوكة عمد على اللذي جعل مصر أولى دول الشرق كله ، اقتصادياً وحربياً وقافياً ، وما إن انكسرت دولة محمد على حتى انطلقت الدول الأوروبية تحتل جميع الأقطار العربية بالنار والسلاح والتدمير والإرساليات والمرتزقة والبنوك ، إلى أن أصبحت الأمة العربية كلها عتلة حوالي عام ١٨٨٧ ، ثم تكررت موجات الغسزو والسطسو

الاستعمارية ، وتركزت بشكل أسامي حول مصر ، دولة وشعباً ، بوصفها قلب التحرك العربي من معاهدة لندن عام ١٨٤٠ الى حرب يونيو عام ١٩٦٧ ، أي من محاولة كسر محمد علي إلى محاولة كسر جمال عبد الناصر .

إن جوهر أزمة الشرق العربي هو إصرار الغرب كله من الصليبية إلى الإمبريائية والصهيونية من عملكة القسلس إلى دولة العنصرية الصهيونية على تقويض أركان القوة الشرقية بقيادة العرب ، في منطقة البحر الأبيض المتوسط وشهال إفريقيا وغرب آسيا . وهذه السياسة معناها بشكل واضح ودقيق أن رسالة الغرب الحضارية تكمن في منع قيام دولة شرقية عصرية في هذه المنطقة : دولة الأمة العربية المتحدة .

من هنأ يتعين فهم الصهيونية على أنها ليست ظاهرة استعمارية المتفردة و فالصهيونية ليست إلا الوجه المعاصر ، الأكثر عنصرية والأكثر عدوانية للاستعمار الغربي ضدالعرب عبر التاريخ وهي أيضا الحلقة الاستعمارية الأكثر صراحة والتي تكشف بشكل استفزازي لا يمكن تغطيته عن حقيقة القوى المعادية للأمة العربية .

إن الاستعمار الصهيوني استعمار قائم بذاته وليس أداة لاستعمار غربى محدد هو الاستعمار الأمسريكي وهو اليوم أخطر أنواع الاستعمار الغربي قاطبة ليس فقط ضد العرب ، وإنما ضد عقالانية المعلاقات الدولية وضد التعايش السلمي وضد إعادة تشكيل موازين

القوى والنظام الاقتصادى العالمى الجديد ما لم يكن له دور الهيمنة في قلب العالم كله ، ومن أجل هذا يعمل الاستعيار الصهيوني حليفا رئيسا ـ لا كاداة أو وكيل ـ للجبهة الاستعيارية كلها بقيادة أمريكا ، بل ويفرض عليها فرضا خطوات الإستراتيجية ومعدلات التحرك وحدوده ، بشكل متزايد باطراد . "

هذه خطورة وإمكانات المنطقة الأولى من منطقتى تقاطيع دواثـر النفوذ والتأثير الثلاث .

#### Y\_ Y

لقد سعت الصين بعد قرار و التحديثات الاربحة ، حثيثا من أجل إبرام معاهدة الصلح والصداقة مع اليابان ، تلك المعاهدة التي وقعت في أغسطس عام ١٩٧٨ والتي كان ماوتسى تونج وشوإين لاى يعتبرانها أحد ساقين ترتكز عليهها الأولوية الأولى للسياسة الخارجية الصينية ، بينا الساق الاخرى هي التخالف مع العالم الثالث .

المعاهدة الصينية اليابانية تستمد أهميتها من أن الصينيين يعتبرونها ضرورية لبناء الصين وجعلها فعالة في هذا العالم الثالث .

ولكن الأمر فيا يتعلق بالمعاهدة الصينية اليابانية يختلف عن الوضع في الشرق العربي لأسباب جيو - سياسية . إن منطقة شيال شرق آسيا بعيدة نسبيا « وهي تضم مناطق شاسعة تتسم بالوحدة القومية المكتفة في كل من الصين واليابان ، وهي تجمع بين دولتين وجتمعين

دیع الثرق ۷۸ - ۸۲

وشعبين بينهيا انصهار تاريخي حضاري ، إذ أن اليابان فرع متطور ، ختلف بطبيعة الحال = عن الإطار الصيني الكبير ، فإذا نظرنا إلى اليابان منذ سنوات قلائل لرأينا أنها استطاعت أن تحقق ما يسمى بالمجزة أو تكاد ، فهذه بلاد لا تملك طنا واحدا من الطاقة ولا المواد الحام، لا بترول، لا فحم، لا حديد، أو ما شابه ذلك ومع ذلك فقد أقامت مؤسسة صناعية وتكنولوجية أصبحت اليوم ثالث قوة في العالم أجمع ، بالمعدل الإحصائي ، وإن كانت في الواقع ثاني قوة إذا نظرنا إليها من حيث معدل النمو وفاعلية التطبيق حيث تأتى مباشرة بعد الولايات المتحدة . ولكن هذا النجاح له حدان . فاليابان ، بهذه القوةالخارقة تغزو أسواق العالم الصناعي المتقدم ، وقد فجرت أزمة الطاقة عوامل أدت إلى إنكياش الاقتصاد الصناعي الرأسيالي المتقدم ، بما اضطر الحكومات في هذه البلاد إلى فرض حماية متزايدة على منتاجاتها الوطنية ، أو منتجاتها ما يسمى بالسوق المشتركة ، ومن هنا بدأت ترتفع الحواجز الجمركية لصد السيل الجارف من 🕝 الصادرات اليابانية ، في الولايات المتحدة قبل أوروبا الغربية .

كيف تحيا اليابان إذن ؟ كيف تحياإذا سدت أمامها أسواق العالم التي تستطيع إمتصاص منتجاتها الصناعية والتكنولوجيا ؟ من هنا كان الحيار " الحيار الصعب ولا شك أمسام المؤسسة الصناعية والتكنولوجية اليابانية " فإذا أرادت أن تؤمن مصيرها على المدى الطويل الذي قد يمتد عشرات من السنين فلا بد لها ليس فقط أن

تعتمد على البترول الإيراني العربي ، وهذا قائم ، وإنما أن تصبيح هي القوة الدافعة الفعالة الأولى لتنمية المجتمع والاقتصاد وتحديث الزراعة والصناعة والمؤسسة الدفاعية والعلوم والتكنولوجيا في الصين الشقيقة المجاورة التي تمنحها أكبر سوق في العالم تعداده اليوم يزيد على ٩٥٠ مليون نسمة ، ومسوف يصل إلى المليار قبل نهاية هذا القرن . هذه هي مقتضيات التاريخ ، وذلك هو منطق الواقع ، لا يعترف من قريب أو بعيد بالطرح الإيديولوجي للقضايا السياسية وإنما يفرض فرضا أولية الطرح السياسي على كل اختيار .

ولكن المعاهدة بين الصين والبابان تعنى ما هو أكثر كثيرا من فتح سوق وإن كان أكبر سوق في العالم ، إنها تعنى أن أكبر دولة في الشرق ... الصين شخت لواء الاشتراكية ، وهي أيضا أكبر ثورة في تاريخ الإنسانية تجد اليوم معانى تسلحها بأدوات القوة والفاعلية التي لم تكن دوما من حظ الشرق ، أي أن المعاهدة الصينية اليابانية سوف شخلق في القريب العاجل مركز قوة ، لكنه هذه المرة من نوع جديد الا يقع في إطار الحضارة العربية وإنما في الشرق الحضارى الأول مرة منذ القرن الرابع عشر ، وفي منطقة تجمع بين القوة المادية والنفوذ المعنوى ، منطقة تمثل أكبر ثقافة من حيث الامكانات المادية وتعداد السكان ، والتاريخ النضالي الثورى ، والكثافة الوصدوية القومية والقدرة على التطوير والتحديث الاقتصادى والصناعي والتكنولوجي الخاطف السرعة ...

وباختصار شدید فإن الخط الفاصل الذي كان بمثل ميزان القوى ٢٢ ـــ التقليدى « ميزان القوى بين غتلف قوى الحضارة الغربية انتقل إلى شرق آسيا ، حيث توجد إلى جانب الصين واليابان كوريا وفيتنام ولاوس وكمبوديا وإندونيسيا ، فهناك ناحية تلك المعاهدة التساريخية بين الصين واليابان وهدفها إبعاد الهيمنة أيا كانت ، وهدا هو الاساس وهناك ، من ناحية أخرى ، اعتراف أكبر دولة في الغرب الولايات المتحدة ـ بالصين على إثر وفي أعقاب هذه المعاهدة .

ومركز القوة الجديد في شرق آسيا هو نوع جديد لأنه لا يتميز عن المركزين الآخرين بأنه شرقى فحسب ، بل بأنه بمت إلى حضارة لها مفهومها المتايز للحضارة . فتشكل الحضارة الاجتاعية ، والعلاقات الإنسانية ، ونظام الحكم ، والعلاقة الفلسفية والفكرية والمدينية بالبعد الزمنى والصيرورة التاريخية ، وعلاقة الإنسان بالكون تختلف بالبعد الزمنى والصيرورة التاريخية ، وعلاقة الإنسان بالكون تختلف بالبعد الزمنى والصيرورة التاريخ الموضوعى المتايز عن التراث الغربى التحليل ، الكمى ، العلمانى ، المادى .

معنى ذلك ، أن مركز القوة العالمي الجديد سوف يقدم للعالم على نحو تدريجي غطأ أو مشروعا حضاريا مغايرا للنمط الغربي ، بنوعيه الرأسيالي الغربي من ناحية ، والاشتراكي الأوروبي الشرقي من ناحية أخرى ، وجوهر النظامين إنتاجي ... إستهلاكي .. وإن كانيا يختلفان من حيث الطبقات والمجموعات الاجتاعية والبشرية التي تتمتم بعائد هذه الإنتاجية ".

جه ربيح الشرق . ص ٢٥٩ ، ٢٥٩

وقد يبدو أن كوريا بعيدة إلى حد ما عن هذا المجال ، ولكن واقع التاريخ يدل على أنها كانت على الدوام ولا تزال نقطة الاتصال بين الصين واليابان ، بين منطقة شهال المحيط الهادى وشهال شرق آسيا من ناحية وآسيا الوسطى من ناحية أخرى . وانطلقت منها موجات الفتح إلى اليابان والصين في العصور الوسطى . كها وجه الاستعماد الأمريكي إلى كوريا نيران الحرب اعوام ١٩٥٠ - ١٩٥٣ بهدف كسر شوكة تقدم الشورة الصينية ، وكانت آنذاك على وشام مع الاتحاد السوفيتي ووضع اليابان في مقام حليف كوريا الجنوبية، وبذلك تصبح في موقف العداء للصين ، المرتبطة مصيريا بكوريا الشهائية .

ولعمل من أهسم تطسورات عام ١٩٨٤ في هذه المنطقة كان ذلك التخاطب والتقارب بين الدولتين الكوريتين بمؤ ازرة بل ووساطة اليابان التي رأت في هذا التقارب ، ما يمكنها من المضى في سياسة التأثير الصامت ، الاقتصادى أساسا دون رفع مستوى التسلم إلى درجة الخطر ، جنبا إلى جنب مع تحديث القارة الصيئية .

#### Y\_ Y

هذه إذن ارض التاجج ، منطقتا التناقض والحيوية القصوى ، لكل منهيا طموح يتعدى مستوى استقلالية القرار والسيادة على مجال السوق أو النفوذ ، إذ يبلغ مبيتوى الطموح إلى استقلالية المشروع المستقبلي بأسره ، أي خصوصية استمرار المجتمع أو المجتمعات القومية المعنية كأساس لنوعية بديلة من علاقة الإنسان بالزمان

والكون ، من ترتيب سلسم القيم والأولسويات ، من نوعية وإيقاع العلاقات مع سائر دوائر العالم ، أى في كلمة السعى إلى تخطيط مشروع حضارى بمعنى الكلمة . وهنا تتفجر مجموعة التناقضات : ذلك أن النظام العالمي القائم لا يمكن أن يفسح المجال لما يبدو له موضوعيا أن بمثابة تهديد لمكانة القوى العظمى المسيطرة ، وخاصة قوى الاستعار .

إن المطالبة بتغيير العالم ، والحاجة إلى تغيير العالم ، وصياغة مفهوم تغيير العالم ، إنما غشل كلهما الخماصية المعيزة وكذا ضرورة حيوية لكل من هاتين الدائرتين ، وكلتماها غسك بمفاتيح التأثير الموكزى في قلب الدائرتين التكوينيتين للشرق الحضارى ، أي الدائرة الآسيوية حول الصين مستندة إلى اليابان وكوريا من ناحية ، والدائرة الإسلامية الآسيوية - الإفريقية حول العالم العربي وفي قلبه مصر ، الإسلامية أخرى .

سوف تتعدد المشاريع وسوف نعرض لها فيا بعد ، ولكن الأمر هنا هو تأكيد ريادة هاتين الدائرتين في عملية السعى لتصور عملية تغيير العالم وتحقيقها .



# البابُ الشان قنوات الثقيسير

#### الفصل أكخامس

### السّوق العالميّة: الطربيق المسدود

يبدأ المسح العام لتغير مختلف أوجه النشاط الاجتهاصي ، والحياة العامة بعد عام ١٩٤٥ بقطاع الاقتصاد ، إذ أنه يتناول توفير القاعدة الأساسية لحياة البشرية على اختلاف أنظمتها الاجتماعية .

١ ـ كان النظام الاقتصادي التقليدي حتى نهاية الحرب ، والذي سجلته اتفاقية بريتون وودز ( يوليو ١٩٤٤ ) يقــوم على أســاس أن هناك ، أنظمة اقتصادية متنوعة ترتكز على فكرة السوق المحلية ، بحيث تستطيع الحكومات المختلفة أن تتحكم بشكل فعال في المسار الاقتصادي بعيد المدى . وكان لا بد من إقامة نمط منسق للعلاقات الاقتصادية الدولية يربط بين هذه الوحدات المختلفة ، أي بين مختلف الدول الوطنية بحيث يمكن إقامة هذه العلاقات على أساس مفهسوم غير قابل للانقلابات المفاجشة . ومن هنا كان التركيز على ضبط معدلات أسمار صرف العملات المختلفة ، وكذا الاحتفاظ بنسبة قليلة من الميزانية بحيث تستخل أغلبية الأموال العامة في تحريك غتلف قطاعات الاقتصاد الوطني مستندة إلى قروض عدودة من صندوق النقد الدولى . صورة متسقة استمرت نصف قرن ، حيث كانت الدول الصناعية المتقدمة تلعب الدور الأول من حيث زيادة الإنتاج لمواجهة المطالب المتزايدة لأسواقها الداخلية في المقام الأول ، بينا ظلت المناطق غير الغربية التابعة تلعب دور المورد الأساس للمواد

الحام « وتقوم بدور السوق الثانوية بتصريف منتجات السدول الصناعية المتقدمة .

٢ ـ وقد أحدثت الحرب العالمية ، وما ترتب عليها من تدمير قطاعات واسعة من الهيكل الاقتصادي الإنتاجي في القارة الأوروبية وفي اليابان رد فعل بالغ الأهمية ، أدى إلى تغيير الصورة إلى درجة بعيدة .

فالهيكل الإنتاجي للدول الصناعية المتقدمة يحتاج إلى إعادة بناء وتحديث و اندلاع حركات التحسرير في العسديد من دول آسيا وإفريقية يشجع على إقامة اقتصاد وطني عصرى بها فيقلل بالتالي من تصديرها للمواد الحام وكا كان الأمر في المرحلة السابقة وخاصة احتياجات الحرب أدت إلى التعجيل بالبحث العلمي وخاصة البحث العلمي التعليقي ، الذي أدى مثلا إلى تصنيع القنبلة الذرية بعد بضع سنوات من اكتشاف إمكان تفتيت الذرة إلى عناصرها التكوينية .

وعلى هذا الأساس تطورت الصناعات التحويلية المنتجة لعدد هائل من البدائل الاصطناعية للمنتجات الطبيعية ، وكان هذا عصر النمو الهائل للصناعات الكيميائية ، وقد تلاه عصر الإلكترونيات وتطبيقاتها المتنالية بسرعة في غتلف قطاعات الإنتاج والاتصال والإعلام إلى حد بدل من شكل الحياة اليومية ، ليس فقط بالنسبة للجهاهير الواسعة لسكان المجتمعات الصناعية ، ولكن أيضا بالنسبة للجهاهير الواسعة

في المناطق التابعة « الصناعية منها والزراعية بل أيضا البدائية » وقد اصطلح المحللون على إطلاق تسميات غتلفة على هذه الظاهرة: ويطلق عليها تارة اسم المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، وتطلق عليها تارة أخرى التسمية التي أصبحت أكثر شيوعا وهي « الثورة العلمية والتكنولوجية » ، بل ذهب البعض إلى استعمال عبارة « المجتمع ما بعد الصناعي ».

تركز الاختلاف بين العصرين في ظاهرة ، الانفتاح ، أي انفتاح أسواق الوحدات الاقتصادية الوطنية التي عاشت دورها وراء أسوار من الحياية الجمركية للموجات المتدفقة من الحارج . سواء أكانت على شكل هذه المنتجات الاصطناعية ، أم على شكل رؤ وس أموال مراكز إشعاع محلية للتقدم العلمي والتكنولوجي والتصنيعي القادم من مراكز الهيمنة الجديدة . وفي هذا الجو الجديد . استطاعت الولايات المتحدة أن تستغل إمكاناتها الهائلة التي لم تلحق بها أضرار الحرب واستفادت من تجربتها الفريدة في إدارة الأعمال بواسطة دائرة واسعة من المراكز الإدارية التنفيلية (غسير المركزية الإدارية)، وذلك في المجال الهائل المكون من الولايات المتحدة وكندا ، بالإضافة إلى تقدمها في تكنولوجيا الإعسلام والاتصالات الجهاهسبرية بحيث استطاعت أن تنفذ إلى قلب مجتمعات أوروبا أثناء عملية إعادة بنائها على أساس مشروع مارشال ، ومن خلال أوروبا إلى المناطق التابعة في آسيا وإفريقيا في المقسام الأول بينها راحست تؤكد سيطرتها على

إقتصاديات أمريكا اللاتينية تطبيقا لمبدأ مونرو .

كان هذا هو السبب في نشأة الشركات متعددة الجنسيات منذ عام ١٩٤٥ ، وانتشارها بشكل هائل في المنطقتين المركزية والتابعة خلال سنوات قلائل

أما اليابان ، وهي القوة الا قتصادية الثانية في القطاع السرأسهالي فقد اختارت لنفسها إستراتيجية تهدف إلى تركيز الاستثارات في القطاع الذي يعتمد على الابتكار التكنولوجي . وذلك بناء على تخطيط حكومي محكم تتزعمه وزارة الصناعة والتجارة الخارجية بالتعاون مع الاتحاد العام للصناعات . كان الهدف ، ولا يزال ، هو : مضاعفة الإنتاج إلى أبعد درجة ( صناعة السيارة الواحدة في اليابان تستغرق • ٥ / فقط من الوقت اللازم لصناعة مثلها في فرنسا حسب أرقام عام ١٩٨٤ )، ثم فتح إمكانات واسعة للتجارة الدولية وذلك بتخفيض ثمن المنتجات المسدرة إلى الخارج ، أي في كلمة التقليل من عملية الاحتفاظ داخل اليابان بثهار الإنتاج التكنولوجي المبتكر . وتسويق على أوسع نطاق في الخارج . وهمكذا استطاعت اليابان في بضم سنوات بعد الحرب أن تحقق تراكها هائلا من الأرباح غير الموزعة ، وهو التراكم الذي استعملته لإقامة شبكة قوية واسعة من الشركات والمؤسسات في مختلف أنحاء العالسم . وكذا تحقيق المشروعسات الكبرى ( مثل تعميق وتوسيع قناة السويس ) بعد حرب أكتوبر في مدة قصيرة جداً وبسعر فائدة قياسي في انخفاضه بالمقارنة مع سائـر الدول الرأسهالية ، وعائل لأسعار الفائدة على القروض السوفيتية المقدمة لقلة من الدول الصديقة ( مثل مشروع الله العالي في مصر ومشاريع عائلة في الهند) وذلك قبل أن يعدل الاتحاد السوفيتي عن هذه السياسات في مطلع السبعينات .

#### ٣ ـ وماذا عن دول القارات الثلاث ؟

ربما تتعجب اليوم عندما تؤكد الأرقام أن نمو الصناعة التصويلية مشلاً في هذه المناطق بلسغ معسدل ١٠ ٪ من عام ١٩٦٠ إلى عام ١٩٧٧ ، ثم انسخفض قليلاً إلى ٧٠ ٪ بين عامي ١٩٧٧ و ١٩٧٧ ، ثم انسخفض قليلاً إلى ٧٠ ٪ بين عامي ١٩٧٧ و ١٩٧٧ ، ثم انسخدر بشكل ملحوظ في السنوات الأخسيرة ، كيا تؤكده أرقام انحدار التجارة الدولية من ٥٠ ٪ / سنويا قبل عام ١٩٧٧ إلى ما يعادل و الصفر ، عام ١٩٨٠ / ١٩٨١ ثم ٥٠ ، ١ ٪ فقط عام ١٩٨٧ : أي أن الحركة كانت في الأساس حركة استبراد المنتجات الجاهزة من اللول العمناعية المتقدمة في مقابل القليل جداً من العسادرات من السلع المنتجة في القسارات الشلاث إلى المنطقة المركزية . وقسد أكلات الإحصائيات أيضا أن معدل النمو في الدول النامية تراوح بين ٢٠١٠ ٪ سنوياً بين عامي ١٩٨١ و ١٩٨٤ ، وهو أبطأ معدل نمو منذ نهاية الحرب العالمية .

وقد إدت هذه الحالة إلى تضاعف ديون دول القارات الثلاث من ١٠٠ مليون دولار عام ١٩٨٣ إلى ٢٠٠ مليار دولار عام ١٩٨٣ ثم إلى ١٠٠ مليارات دولار عام ١٩٨٤ ، بينا بلغت الفوائد وحدها أكثر من ربع الإيراد العام في هذه الدول المدينة ، وخاصة تلك التي لا تملك

موارد بتر ولية واسعة ، و زاد من حدة هذه الأزمة الانخفاض المطرد في أسعار صادرات الدول النامية من المواد الحنام والمنتجات الزراعية في الوقت الذي كانت فيه أسعار السلع المصنعة التي تستوردها هذه اللدول في ازدياد مطرد بسبب التضخم في الدول الصناعية واطراد ارتفاع أسعار البترول بعد عام ١٩٧٣ ، وإن كانت أسعار البترول قد بدأت تميل نحو الانخفاض منذ بداية الثهانينات ، في حين تركزت كميات هائلة من البترو دولارات في مصارف الولايات المتحدة وأوروبا الغربية .

\_ £

كان هذا التفاعل الجدلي غير المتكافىء بين الدول الصناعية المتقدمة ، وخاصة الولايات المتحدة ، ثم اليابان والمانيا الغربية من ناحية ، وبين مجموعة الدول النامية في القارات الثلاث من الناحية الأخرى ، هو العامل التكويني الرئيس في تحقيق السوق العالمية حول القطب الرأسهالي الاحتكاري . ذلك أن القطاع الاشتراكي في أوروبا وكذا في آسيا ثم في إفريقيا وأمريكا اللاتينية خرج من الحرب العالمية في حالة بالغة من الضعف الاقتصادي خاصة في الاتحاد السوفيتي ، بينا كان الاقتصاد الصيني متخلفا إلى درجة كبيرة بفعل تراكم آماد الانحدار ثم أخطاء الثورة الثقافية حتى نهاية السبعينات وقد أدت سياسة التعايش السلمي ثم الوفاق التي سنعسرض لها في الغصول التالية إلى توسيع رقعة التعامل بين دائرة العالم الراسها لي ودائرة العالم الإشتراكي حول الاتحاد السوفيتي ، وهو ما بدأ يتحقق

أيضا بين الصمين من ناحية واليابان والمولايات المتحمدة من ناحية أخرى منذ أن أخذت الصين ببرنامج « التحديثات الأربعة » . أي أن فكرة تواجد أسواق عالمية ثلاثة أو وجود سوقين لم تتحقسق واقعيا بشكل متكامل . وإن كان سوق المجموعة السوفيتية والسوق الصينية تمثلان دائرتين متميزتين إلى درجة متقدمة داخل السوق العالمية الواحدة . كما حاولت عدة دول صناعية في أوروبا الغربية تدعيم اقتصادها عن طريق تكوين ﴿ السوق المشتركة ﴾ التي حققت انفتاح الأسواق الداخلية لدولتها أمام منتجاتها كمجموعة عن طريق تخفيض الجارك وتسهيل تداول رؤوس الأموال والقيام بمشروعات مشتركة كبيرة ، وإن ظلت السوق الأوروبية المشتركة تابعة عضويا للسوق العالمية الرأسمالية الاحتكارية حول المركز الأمريكي ، بل وبلغ الأمر أن سيطرت الصادرات الإلكترونية اليابانية بشكل شبه تام على السوق في الدول الأوروبية إلى جانب تزايد أرقام مبيعات السيارات اليابانية بشكل ملحوظ في قلب « السوق الأوروبية ».

\_ 0

وهنا لإبد أن تدخل في حسابنا عامل العلم والتكنولوجيا من حيث أنه يلعب دوراً مركزيا في جانبي الهيمنة والتبعية .

إن جميع الدراسات والمعطيات تؤكد اطراد تمركز الاختراصات العلمية وتطبيقاتها التكنولوجية المبتكرة في دائرة الدول الصناعية المتقدمة، أي في الغرب حول الولايات المتحدة واليابان. وهناك أيضا قطاع هام من التقدم العلمي والتكنولوجي في الهند والبرازيل،

وكذلك في بعض مناطق العالم العربي في مرحلة قوة المشروصات الوطنية الحضارية ، بينا قطعت الصين شوطا هاثلاً للحاق بالدول المتقدمة اعتاداً على دمج تراثها العلمي والتكنولوجي الذي كان له قصب السبق حتى القرن السادس عشر باحدث وسائل الابتكار والإبداع الذاتي في عصرنا :

وقد نشأ عن هذا الموقف و فكرية نقل التكنولوجيا ، المواكبة لتدفق الصادرات القادمة من الدول الصناعية المتقدمة إلى المجتمعات النامية . ثم ظهرت إيديولوجية جديدة تحاول أن تتظاهر بأنها أقرب إلى رجل الشارع في السدول النامية ، ألا وهسي إيديولوجية التكنولوجية المناسبة » أي التكنولوجيا النابعة من الحسرف التقليدية ، والتي لا تستهدف إقامة اقتصاد وطني عصري حول المؤسسات الإنتاجية التصنيعية القائمة على العلم والتكنولوجيا المتقدمين واللذين يمكن أن يصدا التوغل الاقتصادي الحارجي من جانب الدول المهيمنة في قلب وأعهاق المجتمعات النامية .

ما السبيل إذن للتقدم في مجال العلوم والتكنولوجيا بشكل يدعسم تقدم الدول النامية ويصون استقلالها ؟

كان هذا التساؤ ل المحوري في قلب إشكال التنمية ، وقد طرحه قطاع التكنوقراط ورجال التصنيع على وجه الخصوص ، كيا اهتم به قادة حركات التحرير ثم مجموعة عدم الانحياز ، وهنا نشأت فكرتان عوريتان : الفكرة الأولى الأكثر شيوعا من الناحية السياسية هي

فكرة الترابط بين و دول الجنوب و أي الدول النامية في القارات الشلاث من حيث تبادل المعلومات العلمية والتكنولوجية وتحقيق المشاريع المشتركة في البحث العلمي والابتكار التكنولوجي ما دام و الشهال و الصناعي المتقدم لا يمكن الاعتاد عليه في أحسسن الأحوال و في العون على بعث القدرة الوطنية الذاتية للدول النامية في عمل المعلوم وتطبيقاتها التكنولوجية .

أما الفكرة الثانية التي بدأت تتصاعد منذ عام ١٩٧٦ - ١٩٧٨ انظلاقا من جامعة الأمم المتحدة على وجه التخصيص - وتبعتها فيها اليونسكو - فهي فكرة الإيداع الذاتي ، و الإبداع ، في مقابل و النقل ». و الإبداع المنات المهدف إلى الاعتاد على الذات اعلى عصلة ما حققته الشعوب حول دولها وفي إطاراتها الثقافية والحضارية المختلفة ، بغية اختصار الطريق و إشراك الجهاهير الواسعة في عملية التقدم المتعجل ، وهو ما حدث في فنون الحرب والهندسة وتطبيقاتها في ثورات القارات الثلاث الكبرى وخاصة في الصبن وكوريا وفيتنام وكذلك في مصر من السد العالى إلى حرب أكتوبر .

وبيت القصيد في هذا المجال إنما هو الإرادة السياسية أولاً وقبل كل شيء، والإرادة السياسية تعني إصرار قيادة الحركة التحريرية والدولة الوطنية المستقلة الناتجة عنها على تحقيق استقلالية الوطن ، فضلاً عن المنطقة الجيور ثقافية area بالاعتاد على الذات ، وتعبئة طاقات المنح والعطاء للابتكار والاختراع : بإيلائها

أكبر قدر من الاهتهام والتشجيع والدعم على أرض الوطن ، معبرة بذلك عن اعتزاز المجتمع الوطني كله بطلائعه العلمية والفكرية ذات الصلة الوثيقة بجهاهير الشعب العامل في السريف والمدن . إن هذه الإرادة السياسية المتحققة فعليا وميدانيا هي القاعدة التي سوف تمكن جهاز التنفيذ ، أي النظام الاداري أن يعمل بشكل فعال ومستقر بحيث تتصل عملية التقدم في الانجاء الذي حددته القيادة السياسية الوطنية المستقبل المستقبل .

\_ 4

إذا كان الاقتصاد العالمي على هذا النحو الذي يكاد ينعقد حوله إجماع الخبراء المتخصصين فكيف يمكن إذن أن نجمل الرؤية ؟

ا) فريق أول يرى أن السوق العالمية هي بمثابة ظاهرة جديدة يطلقون عليها اسم « الاقتصاد العالم» أو « الاقتصاد العالمي بالمصطلح الجارى: فالعالم دائرة واحدة مها تنوعت الأنظمة الاقتصادية … الاجتاعية ، وتعددت الوحدات المعنية ، سواء أكانت دولا أم مناطق جيو … ثقافية « أو جيو … سياسية » وهمذه الدائرة الواحدة تعد واحدة من حيث تمركزها حول مركزقيادي واحد يملك أكبر قدر من الطاقات والعناصر الرئيسة للسيادة الاقتصادية من طاقة » وإنتاج ومناعي » وترسانة ابتكار ، علمي وتكنولوجمي ، ومدخسرات مالية ، وتحمكم في طرق الاتصال والاتصالات . ومن ثم ، فإن الموقف بالنسبة للعالم يتحدد على

أساس ما يطرأ على هذا المركز وما يصدر عنه من سياسات وقرارات اتجاهية .. وهي إنما تستهدف في مجملها ، بطبيعة الأمر ، تمكينه من الاستمرار في مكانته المهيمنة .

كما يترتب على هذه الرؤية أن تغيير الاقتصاد العللي لا يمكن أن يتم بحال من الأحوال إلا إذا تم التغيير أولا في قلب الاقتصاد المهيمن أي الولايات المتحدة الأمريكية.

والغريب في الأصر أن هذه الرؤية الشمولية هي رؤية كبار مفكري الاستعيار المهيمنين في قطاعه الرجعي الجاحد في الولايات المتحدة الملتفين حول دعاة مدرسة السياسة النقدية التي تؤمن وتدعو إلى إستخدام أدوات السياسة النقدية (معدلات الاثنان .. سعر الفائدة .. سعر الحسم - نسبة الاحتياطي) للتحكم في عمليات الإنتاج والتبادل السلعي ، وهي السياسة التي يطبقها الرئيس ريجان منذ توليه الحكم في عام ١٩٨١ . فضلاً عن أنها الرؤية التي يعتنقها جناح اليسار الجديد وريث التروتسكية غير القومية ، والذي يدعى أنه لا سبيل إلى التغير إلا من خلال إحداث الثورة في المركز المهيمن وكأنها نظرية تعجيز تصبو إلى مطلق غير مطروح إمعانا في التنكر المجدلية الاجتاعية والحركات السياسية القائمة في العالم الواقعي في المجدلية الاجتاعية والحركات السياسية القائمة في العالم الواقعي في المجدلية الاجتاعية والحركات السياسية القائمة في العالم الواقعي في المجاه التغيير والتطوير عدوداً كان أم متسعاً .

والشركات متعددة الجنسيات الأمريكية أو التابعة لها مباشرة ، ولكن هذا الفريق يذهب إلى أن أساس القرار والعمل لا يزال بين أيدى المعنيين بالأمر في المقام الأول ، أي الدول والشعوب على تنوعها ، وفي إطار خصوصيتها ، وابتداء من مشروعيتها وسياساتها ، ثم يربط رجال الفريق الثاني بين الناحيتين - نظام الهيمنة السياسية الاقتصادية العالمي . والدول الوطنية المستقلة المستندة إلى إرادة شعوبهما \_ فيؤ كدون أن الاعتاد على الذات ، والطبيعة الاجتاعية للنظام القائم في كل بلـد ، ومستسوى القيادة السياسية ، واتجاه القسرار المسسير للاقتصاد الوطني هي العوامل التي تلعب المدور الأكبس في إمكان تداخل الاقتصاديات ، أو قل الانفتاح في حدود معينة ، وقد يصل إلى حد تفكيك الاقتصاد الوطني أو قد تظل آثاره محصورة في مستوى معين ، يجعلها مؤثرة إيجابا أو سلبا وليست متحكمة في الاقتصاد الوطني. وإلى جانب هاتين الرؤ يتين الرئيستين هناك دعوة في بعض الأحيان إلى ما يسمى « فك الاشتباك » أي عزل الاقتصاد الوطني تماماً من السوق العالمية . والواقع أنها نظرة " أو دعوة " تمثل نوعية جديدة من الرؤية التروتسكية ـ الكسمبورجية ، ولكنها تتجه هذه المرة إلى شكل من الصوفية والتعفف المطلق . وكأن السوق العالمية خرافة ، وأنه يتعين علينا الارتبداد إلى جزيرة روبنسون كروزو. وهـ ذا يعنى مرة أخرى : التنكر للجدلية الاجتاعية الواقعية في العالم ، والنظرة غير الواقعية لطاقات وإمكانات الشعوب في تحركها السياني والاجتاعي .

٧ - كيف إذن ومن أين يمكن كسر هذه الحلقة وإحداث الثغرات
 التني تستطيع أن تتذفق من خلالها موجسات التجسديد وألتغيير
 الفعالين ؟

ا) نقطة البدء هي أن نحدد بوضوح نوعية الضعف في أرضية الدول النامية في القارات الثلاث وهو الضعف الذي يمكن النظام الاستعياري المهيمن من النفاذ إلى صرف بجرى القرار الاقتصادي السياسي في العديد من البول التابعة . ولقد أكدنا في كل فصل من السياسي في العديد من البول التابعة . ولقد أكدنا في كل فصل من هذا البحث ، في جميع كتاباتنا ، ما أدركه العديد من رجال الفكر والعمل المتمسكين بالموقف الوطني التقلمي : ألا وهو أن محاولة تقليد أغماط الإنتاج وخاصة أغماط الاستهملاك السائدة في المجتمعات الرأسيائية المتقدمة ونقلها عن طريق طبقة الرأسيائين السياسرة المأسيائين بواسطة ما يملكون من وسائل الإغراء والترغيب عبر وسائل الإعلام والدعاية إلى أرضنا يمثل جوهر الخطر وأساس الأزمة أولاً وقبل كل شيء .

إن فكرة و المشروع ، أي المشروع الوطني أو القومي الشامل بمعنى الكلمة الذي يرتفع ، في مرحلة تألية ، إلى مشروع حضاري بعيد المدى إنما جاءت في مطلع السبعينات ، وبعد نكسة يونيو عام ١٩٦٧ = رداً على تردي الحركة السياسية والفكرية ودعوة لكسر الانكسار ، لا بالشعارات وإنما بتأصيل البديل الاقتصادي - الاجتاعي والسياسي - الفكري والثقافي - الحضاري ابتداء من

خصوصية أمم وثقافات وحضارات الشرق العريق ، ثم بوجه أعم القارات الثلاث .

إن هذه الفكرة المحورية سوف تحرك كل فصل من دراسة تغيير العالم حتى تتجمع خيوطها في نسيج متسق متكامل لمختلف الرقى التسي يمكن أن يقدمها الفكر الإنساني في هذه المرحلة من تطوره لعملية تغيير العالم بشكل جذري يحقق مصالح القطاعات الأوسع من الإنسانية .

إن دعوة يوثانت سكرتير عام الأمم المتحدة الأسبق إلى إقامة نظام اقتصادي عالمي جديد ، وهي الدعوة التي أقرتها الجمعية العامة للأمم المتحدة عام ١٩٧٤ ، تهدف في الأساس إلى التعبير عن هذا المعنى بشكل تجتمع فيه كلمة الطرفين على أساس رشيد واقعي ، لا ينفذ إلى مستوى علاقات القوى الفعلية في العالم ، فالفسكر الأساسية هي إقامة نظام عالمي يقوم على و الاعتاد الجاعبي على الذات ، أي تداخل الأنظمة على قدم المساواة ، عا يقتضي إعادة النظر في العلاقات بين القطاع الشالي والقطاع الجنوبي من العالم ، والساح بتعدد وتنوع التخصصات الاقتصادية في مختلف الدول ، وكذلك إقامة هياكل أفقية دعقراطية للتعاون بين مختلف المناطق وكذلك إقامة هياكل أفقية دعقراطية للتعاون بين مختلف المناطق

ب) وقد تمت بالفعل عدة محاولات هامة في هذا المجال الواقعي المحدد أي عجال التجمعات الإقليمية وخاصة في العالم العربي

وأمريكا الملاتينية وشرق إفريقيا على وجمه التحديد، وأدت هذه المحاولات إلى توسيع الإمكانات المتاحة لزيادة الإنتاج والتبادل . وتطوير التكنولوجيا والبحث العلمي في هذه المناطق ، رغم ما أصابها من ضربات مضادة عرفت كيف تستغل الخلافات المحلية ، والثغرات في الهيكل الاقتصادي الإنتاجي . وفوق هذا وذاك عرفت كيف تعمق صلاتها عضوياً بالرأسهالية السمسارية في هذه المناطق . ومع ذلك كله ، فإن مؤشرات الإنتاج في تصاعد مستمر في أهم هذه المناطق وخاصة في شبه القبارة الهندية والبرازيل والعالم العربي وجنوب شرق آسيا والمكسيك والأرجنتين . فالإمكانـات ( عنــاصر الإنتاج المتعارف عليها عند الاقتصاديين) متراجدة وهاثلة ، فهـ له هي الهند مثلاً بلاد المجاعة قد أصبحت تصدر الحبوب الغلذائية وبلغت مستوى الدولة السادسة في المجال الصناعي والنووي ، والهند مثل واحد بين أمثلة عديدة تتأرجح بين التقدم السريع والتباطؤ والتأزم . ولا شك أن الأمة العربية بلغت ذروة الإمكانات والتناقضات معاعبر حروبها والحصار المضروب حولها ، بالرغم من تراكم البترول في البلاد المنتجة له ووجود المساحبات الشاسعية من الأراضي القابلة للزراعة في السودان ، ومستوى التقدم الكبير في العلوم والتكنولوجيا والصناعة في مصر والجزائر وسوريا والعراق .

ج) وتأتينا الريادة من أقصى الشرق ، من الصين واليابان ، أو بوجه أدق من النمطين الصيني والياباني في كسر الهيمنة الغربية على الاقتصاد العالمي . ققد إستطاعت اليابان منذ عصر الإمبراطور ميجي أن تدفع بعملية الإنتاج الصناعي والابتكار التكنولوجي إلى درجة جعلت منها أقوى العناصر الخارجية المؤثرة على السوق العالمية في قطاعات عديدة وغم أنها تأتي في المرتبة الثانية بالنسبة للتأثير الأمريكي وإن كانت تتفوق عليه من حيث قوة الجلب الاجتاعية والتأثير على الأطقس القائدة الرائدة للاقتصاد الصناعي في الدول النامية ـ وهو موضوع سوف نعود إليه أكثر من مرة خلال هذا البحث . وكان له أبلغ الأثر في مجموعة الدول الراسالية في شرق وجنوب شرق آسيا خصوصاً كوريا الجنوبية .

والأمر على هذا النحو تماماً في الصين بعد ثورتها العملاقة ، الثورة الزراعية ، وانتقالها من نظام الكوميونات إلى نظام التملك والإنتاج الزراعي الأسري جعل منها بلداً مصدراً للمنتجات الرزاعية والغذائية وهي التي كانت تعاني بجاعات شبه سنوية قبل عام والغذائية وهي التي كانت تعاني عتيق استطاع أن يجلب صفوة علماء العمين المهاجرين ويوظفهم في القطاعات المتقدمة حتى بلغت الصين أو كادت أرقى المستويات العالمية . كل هذا انطلاقاً من سياسة و التحديثات الأربعة ، التي انطلقت بدورها من قلب القيادة الوطنية للحزب الشيوعي الحاكم المنفتح تماماً على العالم ولكن من منطلق وطني لم يحد عنه لخطة تمثل في شعار ماوتس تونج وفليخدم كل ما هو أجنبي عالمي كل ما هو أجنبي عالمي كل ما هو أجنبي

كما هو شعار السياسرة والعملاء في العدديد من الدول التابعة . الموضوع إذن ليس و اقتصادياً ، بالمعنى التقني لهذا التعبير ، ولكنه في جوهره سياسي بمعنى أولوية الطرح السياسي على كل اعتبار أو منهج آخر .

ولا شك أن مجال الاقتصاد ، لو نظرنا إليه في حد ذاته وجمعزل عن بقية عناصر الجدلية الاجتاعية يبدو وكأنه طريق شبه مسدود لا يمكن من خلاله أو من خلاله وحده تغيير العالم ، ومن هنا كان لا بد من وضع الأمور في نصابها أي وضع الاقتصاد في إطار الجدلية الاجتاعية بكافة عناصرها والتي يلعب فيها القرار السياسي " المنطلق من وجهة حضارية محددة " الدور المركزي .



## الفصل السادس الحياة الاجتماعيتة والسثورة العلمية والتكنولوجيّة

الأرضية إذن ، أية نوعية وتسظيم الحياة الاقتصادية في عللنا المتغير ، وهي القاعدة الركيزة . وقد رأينا أنها أرضية في حالة تحول سريع بعد أن تمايز النظام الاقتصادي في القطاع المتقدم من العالم إلى رأسيالي واشتراكي ، وبعد أن أضافت ثورات التحرير والسياسات الاقتصادية النابعة منها أشكالا انتقالية جديدة . وكل هذا في جو شاركت فيه دوائر السوق العالمية ، الدائرة الأكثر أهمية ، ودوائر أخرى تتمتع بقدر وإف من الاستقلالية الذائية كها هو الحال في جموعة سوق الدول الاشتراكية حول الاتحاد السوفيتي من ناحية ، والصين من ناحية أخرى .

وقد أثرت الثورة العلمية والتكنولوجية تأثيراً بالغا عميقا في عدد من القطاعات المتقدمة في هذه الدوائر الاقتصادية وإن ظلت عاجزة حتى الآن عن النفاذ إلى كافة أنحائها وقطاعاتها .

وكان لابد من أن تتأثر الحياة الاجتاعية بهذا الجو المتموج ، وقد تأثرت فعلا به إلى أبلغ الدرجات ، إذ أن الحياة الاجتاعية هي محور العمل الواعي للطبقات والفئات الاجتاعية المختلفة ، وميدان تجلي وامتحان محاولات التجديد المتنوعة ، وقد تعددت إلى درجة هائلة منذ نصف قرن ، وبعد عام ١٩٤٥ على وجه التحديد . ولنعرض الآن لعدد من التغييرات الجلرية التي طرأت على هذا المجال ، مجال حياتنا الاجتاعية على تنوعها .

\_ 1

نقطة البدء ولاشك ، هي تلك التي أقامتها النظريات الاقتصادية والفلسفية الاجتاعية المتقدمة ، وخاصة الاشتراكية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر . فقد تجمعت الفثات الاجتاعية المختلفة بعد الثورة الصناعية وتكوين المجتمعات الرأسيالية بقيادة البرجوازية في وحدات اجتاعية . اقتصادية أكثر تجانسا ، تلعب كل منها دورا متخصصا في عملية الإنساج ، وكذا في بنيان النظام الاجتاعي ، وشكل السلطة الاجتاعية القائمة في كل مجتمع .

وهكذا ظهر مفهوم « الطبقة الاجتماعية » الذي صاغت الماركسية وأصبح شائعا في العلوم الاجتماعية على تنوع مذاهبها .

وكان من جراء التغييرات الهائلسة النسي طرأت على البنية وعلى النشاط الإقتصادي في مرحلة موجة حركات التحرير والشورات ، وهي أيضا المرحلة الثانية للشورة الصناعية ، أن تطور الوضيع ، وخاصة في ناحيتين محددتين :

١ - ١ التسكوين السداخلي ، أي التسركيب العضسوي للطبقسات
 الاجهاعية :

أ) لقد ازدادت في المجتمعات الصناعية المتقدمة الحرة اتساعا في نطاق القطاع الراسائي فيا بسين أقطاب القطاع القائد في الطبقة

الرأسمالية ألا وهو قطاغ رئاسات الشركات متعددة الجنسيات ، ويبن فئة الرأسمالين التقليديين الله ين مازالوا يتولون رئاسة الشركات الصناعية والمالية والتجارية والزراعية الكبيرة والمتوسطة ، ولكن هذه المرة في إطار هيمنة الشركات متعددة الجنسيات ، وهي في مصاف الدول الكبيرة من حيث النفوذ والسلطة الفعلية على السوق العالمية .

كما تطورت الطبقة العاملة الصناعية التقليدية في هذه المجتمعات عادام تعريف العامل هو أنه كل من يشارك في الإنتاج للسوق ويتقاضى أجراً منتظها من صاحب العمل بحيث شملت الطبقة العاملة الجديدة فثات واسعة من العاملين في قطاع الخدمات • ومن موظفي الدولة بعد أن اتسع القطاع العام الرأسيالي ، أي رأسيائية الدولة في العديد من الدول الرأسيائية بعد الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى (أعوام ١٩٧٩ ـ ١٩٣٧) ولاسيا بعد الحرب العالمية .

ثم شهدنا بروزفئة الكوادر التكنولوجية ، وخاصة فئة التكنوقراط الذين أتقنوا فن الجمع بين التطبيقات التكنولوجية للعلوم الحديثة في عال الإنتاج من ناحية وبين توظيف دروس هذه التطبيقات في رفع مستوى إدارة كافة ومجالات النشاط الاجتاعي ، وكأنه مجتمع المرحلة الثانية للثورة الصناعية بمثابة المصنع الإلكتروني ، لا يلعب فيه الإنسان ، الواعي الإرادي ، إلا دور الترس في العجلة الكبيرة . وقد تساءل البعض إن كان هؤ لاء التكنوقراط هم الطبقة الحاكمة ، أم أنهم ينقلون سياسة الطبقة الحاكمة ليس إلا ، والأرجع أنهم ينتمون إلى النمط الثاني ، وإن كان العديد من أقطاب الشركات متعددة

الجنسيات ، وكذلك الرأسهالية التقليدية ، وجهاز الدولة أيضا من صفوة فئة التكنوقراط المختارة من قبل مراكز الهيمنة المالية والسياسية لمهارسة الوظائف القيادية في هذا النوع من المجتمعات .

وفي هذا الجو عبدو الريف هامشيا ، ولاشك أن الإنتاج الزراعي الثري يلعب دورا هاما في رقي المجتمعات الصناعية المتقدمة ومستوى الاستهلاك فيها ، كيا أنه يضطلع بدور عطم أو يصبح على الأقل أداة مساومة عندما يتحول إلى و سلاح غذائي » يوفر التموين الحيوي أو يحد منه حسب ارتياح الدول الكبرى المنتجة أو سخطها بالنسبة لسياسات العديد من الدول الوسطى والصغيرة المحتاجة للإنتاج الغذائي ، ولكن هامشية الريف ، ونحن هنا نتحدث عن تغيير التشكل الطبقي الداخلي تتبدى في هجرة الفلاحين المنتجين من الريف إلى المدن ، وحلول شركات الملكية والإنتاج الزراعي علهم الريف ، وهي العملية التي وصفها بعض المفكرين بأنها غشل في الريف ، وهي العملية التي وصفها بعض المفكرين بأنها غشل في الديف ،

أما شريحة الفئات المختلفة من المهنيين فقد ظلت تقريبا على ما هي عليه وإن تضاءلت أهميتها ، وكذلك فئة المثقفين الذين تحولوا من دور الريادة الفكرية والدعوة الإجتاعية إلى الوظائف التكنوقس اطية والإدارية والإعلامية ، إلى حد أن أصبحوا خير المتخصصين في فنون الاتصال الجهاهيري .

ب) أما الصورة في المجتمعات الصناعية المتقدمة في القطاع

الاشتراكي فهي مختلفة بشكل ملحوظ عن المجتمعات الرأسيالية المتقدمة لأسباب سياسية وإيديولوجية واضحة . فالطبقة الحاكمة تمثل على وجه الدقة فئة اجتاعية .. وليست طبقة ، مادامت وسائسل الإنتاج مملوكة للمجتمع بأسره متمثلا في الدولة ، وتتكون هذه الفئة في الأساس من الحزب الوحيد أو القائد على اختلاف تسمياته .. وهو يضم القيادة السياسية وكوادر المستويات السياسية العليا والوسطى والقاعدة ، ولعل أهم تغيير في تكوين هذه الفئة إنما هو انضيام نسبة كبيرة من الفئات المهنية والتكنوقراط ، وفئات المتخصصين في مختلف فروع العلوم الطبيعية والاجتاعية والتكنولوجيا إليها . ومعنى هذا أن الفئة الاجتاعية الحاكمة تجمع الأطقم المتقدمة في مختلف نواحي الحياة والنشاط الاجتاعيي ، ولكن هذه المرة على أسساس سياسي .. إيديولوجيي ، دون الأساس المالي المستند إلى الملكية الفسردية أو الاحتكارية لوسائل الإنتاج .

وفي ظل هذه القيادة ، تلعب الطبقة العاملة الصناعية .. بوصفها طبقة متميزة .. دور الطبقة القائدة من خلال حزبها ، أي من خلال قطاع هام من الفئة السياسية الحاكمة التي تحدثنا عنها آنفا ، كيا أنها تنعم بمستوى أعلى من الإمكانات المادية والاقتصادية والثقافية بوصفها الوريث التاريخي للأقلية الرأسهالية التي أطاحت بها الثورة أوقيام النظام الاشتراكي .

وقد ذكرنا أن فئة التكنوقراط وقطاعات كبيرة من المهنيين انضمت

إلى الفئة السياسية القائدة بفضل زوال الأساس الماني للقيادة بالاضافة إلى توفر جو تسوده شعارات الثورة العلمية والتكنولوجية ومن هنا كان دور أكاديميات العلوم في الدول الاشتراكية وحيث تجتمع صفوة العلماء - في مختلف قطاعات العلوم الطبيعية والاجتاعية وفي هيئات تقف في المرتبة الثانية بعد الحزب الحاكم من حيث أنها تلعب دور الترسانة الفكرية الاستشارية للحكم .

أما طبقة الفلاحين أو المنتجين الزراعيين ، فالملاحظ أنها تختلف اختلافا بينا فيها لوتحت المقارنة مع دول النظام الرأسمالي . ذلك أن الثورات والأنظمة الاشتراكية وقعت بالفعل في المجتمعات المتأخرة نسبيا أو إلى درجة كبيرة في سلم التقدم الصناعي ، أي في المجتمعات الزراعية في الأساس ، ومن هنا أصبح لابد من الإبقاء على نسبة كبيرة من سكان الريف في الأراضي الزراعية : جزء منهم يعمل بوصف عاملا زراعيا في مزارع الدولة ، خاصة في الاتحاد السوفيتي ، وبنسبة أقل في عدد من الدول الاشتراكية الأوروبية . وكذلك في الدول الاشتراكية غير الأوروبية المتأثرة بالنظام السوفيتي ؛ وجزء أكبر بكثير يعمل في التعاونيات الزراعية الجهاعية ، في الدائرة السوفيتية أو في الكوميونات الزراعية في الصين ، ثم هناك الظاهرة الجديدة التي تمثل أخطر تغيير حدث في الريف الاشتراكي ألا وهي إعادة تمليك معظم الأراضى الزراعية لوحدات أسرية تزرعها وتبيع محصولها بشكل مباشر للسوق في الريف والمدينة على السواء ، بعد تسليم نسبة قليلة إلى الدولة ومجلس الإقليم ( ١٤٪ في الصين ، وأكثر من هذا قليلا في المجر ويوغوسلافيا) ، وهي السياسة التي أطلق عليها و الإصلاح الاقتصادي الجديد ، أو السياسة الاقتصادية الجديدة ، ابتداء من قرار القيادة الصينية التاريخي في نهاية عام ١٩٨٤ ، بعد التجارب الناجحة خاصة في المجر ويوغوسلافيا ، وإن كان الاقتصاد الزراعي الناجحة خاصة في المجر ويوغوسلافيا ، وإن كان الاقتصاد الزراعي التقليدي المطور في بلغاريا لايقبل نجاحا عن ذلك ، وكان بيت التقليدي المطور في بلغاريا لايقبل نجاحا عن ذلك ، وكان بيت القصيد هو فتح جسور الصلة المباشرة بين الإنتاج الزراعي والأسواق الداخلية ( من ناحية أخرى ) دون المرور بمؤسسات الدولة .

#### حسى ومأذا عن العالم النامي في القارات الثلاث ؟

إن جميع القارات الثلاث على تباين وتنوع مجتمعاتها تاريخيا وآنيا هو أمر طالما رفضناه « غير أنه يمكن الأخذ به بشكل اعتباري تبسيطا لميكل التحليل « فقط ليس إلا ، أي الأسباب عملية عضة .

يقودنا هذا التحفظ مباشرة إلى إقرار أن الطبقة الحاكمة في هذه المجتمعات تختلف إختلافا هائلا حسب تقدم كل منها في سلم التطور المتريخي وكذا خصوصيته المميزة في حالة ما إذا كان من المجتمعات القومية القدية . ومع هذا ع يكننا أن نقول بتعميم شديد إن الطبقة الحاكمة في معظم هذه المجتمعات تمثل تجمعا من فتات الأقلية المهيمنة في القطاع التقليدي من الاقتصاد والمجتمع = وخاصة الريف ومناطق التمركز السكاني القديمة حول مدارس الفكر والعمل التقليدية فيها = وذلك بجانب القطاع الرأسالي الحديث ، بجناحيه أي القطاع الخاص والقطاع العام الملوك للدولة = أي المجموعة المعنية المعنوة المعنية

بالإنتاج الصناعي والمصارف والمرافق والتأمينات والتجارة الخيارجية والإعلام . . النخ . وفي كثير من الأحيان يلعب الجيش أي هيشة ضباطه القيادية دورا هاما في هذه الطبقة الحاكمة ، كها سنعرض لها في فصل خاص لاحق .

ونشهد مشل هذا التنوع والتازج داخسل فتني التكنوقسراط والمهنين وإن كانتا تلعبان دورا أكثر أهمية نسبيا في هذه المجتمعات نظرا لاحتياج الطبقة الحاكمة غير المتجانسة إلى الاعتاد على مهارات فنية من نوع متقدم تستطيع أن تدير المرافق وتواجه العديد من القضايا الإجرائية والتحديات المترتبة على التفجير السكاني بشكل عملي واقعي . ومما يضاعف من أهمية هذه الفئات تلك النظرة السطحية إلى عملية التحديث من جانب الطبقة الحاكمة غير المتجانسة وهي نظرة تعتبر أن التحديث عرد عملية فنية لاتحتاج إلى فلسفة متخصصة للتاريخ ، ولا إلى إدراك لخصوصية المجتمع المعني ، فهي ليست في حاجة والتاني ، إلى مشروع قومي بمعني الكلمة .

أما طبقة العيال الصناعيين أو الطبقة العاملة بالمعنى الواسع فإنها تتخذ أحد شكلين :

فإما أن يكون لها دور يزداد أهمية باطراد في الدول التي تسعى إلى تحقيق مشروع وطني بعيد المدى يرمي إلى تحويل المجتمع من مجتمع رأسها لي متخلف من الطراز التابع « يهيمن عليه القطاع الزراعي إلى مجتمع تصبح فيه الصناعة هي القطاع الرائد كها في مصر وسوريا

والعراق والجزائر في ظل نظمه الثورية الوطنية وكذلك الهند وإيران في عهد الشاه وتركيا وباكستان بشكل ملحوظ وماليزيا والبرازيل والمكسيك وفنزويلا وكوبا ودولتي كوزيا ، والاستشهاد هنا على سبيل المثال لا الحصر .

أما الدول التي لاتزال تقبل منطق التبعية ، إما ابتداء من ضعفها أو على أساس تولي فئة الراسالية السمسارية تقاليد الحكم بها فسيكون من شأن الطبقة العاملة فيها ألا تتقدم إلا بشكل رمزي وكأنها في حصار من القدر يمتزج بالقمع المستمر.

لكن السواد الأعظم من شعوب هذه المجتمعات يعيش في الريف ، أو حتى في الصحارى والغابات في الدول المتخلفة تماما . والملاحظ أن التغيير هنا ظل بطيئا جدا ، أي أن التقسيم الطبقي ظل عائلا لما كان عليه منذ نصف قرن ، اللهم إلا في مجموعة الدول الوطنية المستقلة التي حققت الإصلاح الزراعي وأضعفت من سلطة كبار الملاك ، ثم حاولت أن تحافظ على مستوى الإنتاج الزراعي بواسطة مؤ سسات التعاون الزراعي المستندة إلى دعم وتشجيع الدولة ؛ هذا إلى جانب بداية ظهور الشركات الزراعية للإنتاج والتسويق ولكن بدرجة أقبل بكشير منها في المجتمعات الصناعية المتقدمة .

وسوف نعود في نهاية هذا الفصل إلى تحديد العوامل أو الثغرات التي يمكن أن تساعد أو تنفذ منها عملية تغيير العالم من زاوية الحياة

الاجتماعية والتنظيم الاجتماعي في غتلف المجتمعات البشرية .

- 4

هنا أيضا يبدو أن الفوارق شاسعة بين غتلف أنواع المجتمعات و إن كان الفارق الأساسي حقيقة هو ذلك الذي يتجلى بشكل ساطع يبن المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب على وجه التخصيص وبعض الدول التابعة لها بشكل عضوي من ناحية ، وبين مجموعة الدول الاشتراكية ودول الشرق الحضاري في آسيا وإفريقيا بوجه عام ، من ناحية أخرى .

أ) فغي الدول الصناعية المتقدمة في الغرب أولا يبدو كل شيء وكأنه يدفع إلى رفع الحواجز وتحرير الأفراد من القيود المحيطة وإلى زيادة الانسياب والتداخل الاجتاعي « ألسنا في دائرة الحضارة التي رأت منذ القرنين الحامس عشر والسادس عشر أن الإنسان صانع ومالك كل شيء ، وأنه يستطيع بالتالي أن يسيطر على الطبيعة سيطرة كاملة ، عا أدى إلى تكوين المشروع الحضاري الغربي الكبير : أي الإنتاج بلا حدود ، والاستهلاك بلا قيود ، وإشباع الشهوات بلا تردد وكذا بلا حدود أو قيود .

ورغم هذا ، ظهرت تلك الموجمة من التساؤل ثم التنديد ثم التحرك الشبابي التي ترفض الأنماط القيمية والسلسوكية القائمة ، وتطالب بالجديد . أية أنماط ؟ وأي جديد ؟

إن الأنماط القيمية والسلوكية السائدة في المجتمعات الصناعية ،

تقوم على أساس العمل الإنتاجي ، فهو الذي يسوق إلى التمييز بين الأجيال المختلفة حسب مدى إسهام كل منها في العملية الإنتاجية ، ( الشباب ، فتسرة البلسوغ أو النفسج ، ثم فشة المسنسين وأخسيرا الشيخوخة ) . وقد بلغ تشابك المفاهيم حدا دفع إلى ظهور مجموعة من الاتجاهات المغايرة في وقت واحد : فبعد أن ضعسف الإيمان وتأثير الفلسفات التي وعدت بالحياة في الآخرة ظهرت فكرة مؤ داها أنه في مقدور الإنسان أن يحتفظ بصفاته الشبابية حتى في مرحلة الشيخوخة ، بينا يبعد الشيوخ عن عارسة العمل والسلطة الاجتاعية دون رحمة ، وفي الوقت نفسه فإن الإعجاب بالشباب ولاسيا باعتبار كونه أوسع شريحة من المشترين في السوق يمتزج بنسبة عالية جدا من ركونه أوسع شريحة من المشترين في السوق يمتزج بنسبة عالية جدا من الريبة نظرا لقلة تجربته أو ضعف شعوره بالمشولية ؛ وكذلك فإن وسائل الاتصال الجاهيري حلت على أستاذية الآباء والمعلمين .

هذه التناقضات المتراكمة ، بالإضافة إلى انتشار البطالة أدت إلى التقليل النسبي من أهمية العامل الاقتصادي ، والعودة إلى الاهتمام بمجال القيم ، وهي موجة سنعود إلى تحليلها في فصل خاص عند دراسة البعد الثقافي والفلسفي والديني .

وما يعنينا هنا هو أن ندرك أن هذه الموجة الجديدة الداعية إلى تجديد الاهتام بالقيم • وخاصة القيم الاجتاعية تتجه إلى فقد مركزية العمل الإنتاجي بالمقارنة مع توسيع وقت الفراغ والإفادة منه • كها تتجه إلى إعادة تقييم مركز المرأة في المجتمع • وخاصة التمييز بين

إنسانية المرأة وبين معاملتها كسلعة للمتعة باسم تحريرها الشكلي ؛ وكذلك إلى تغيير نوعية العلاقات بين الآباء والأبناء في إتجاه التكامل والمشاركة • وأخيرا وليس آخراً إلى إدراك أن الإنسان الناضج بلغ من الحياقة إلى درجة تصنيع الأسلحة الذرية التي يمكن أن تقضي على وجود الإنسانية .

ورغم تفجر التناقضات على هذه الصورة وهذا المستوى ، فإن المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب وخاصة في أوروبا الاتزال تثبت بوضوح أنها قادرة على مواجهة تحديات التغيير الاجتاعي ، بفضل عاملين مركزيين : التراث الحضاري الموروث بكل ما يمنحه من مقومات الاستمرار الاجتاعي ، ويتمثل العامل الثانسي بشكل خاص ، في الديمقراطية على صورتها الليبرالية الغربية التي تفتح عالا واسعا للتعبير عن هذه التناقضات واقتراح البدائل والاستيعاب النواحي السلبية فيها .

ب) ثم يتجه التحليل إلى الغالبية العظمى من سكان العالم اللين يعيشون في عتمعات الشرق الحضاري ( وتضم آسيا وحدها ١٠٠٪ من سكان العالم). وفي اللول الاشتراكية في آسيا وإفريقية وأمريكا اللاتينية. ويتمثل القاسم المشترك ببين القطاع المتقدم إقتصاديا من دول الشرق، والدول الاشتراكية فيا عدا الاتحاد السوفيتي بوصفه إحدى الدولتين العظميين ، في أهمية بل وأولوية روح الجهاعة على النزعة الفردية، وكذلك أهمية وثقل القطاع

الريفي التقليدي . ، ثم إن كلتا المجموعتين ـ أي القطاع المتقدم من دول الشرق والدول الاشتراكية تسعيان سعيا حثيثا إلى تحقيق التنمية الاقتصادية والإجتاعية بل والثقافية والإنسانية بحيث يتوجب عليها منح قدر متزايد من الاهتام بسلم القيم الأخلاقية والفلسفية والدينية أو الإيديولوجية حسب الظروف وفي عاذاة الحفاظ على قوة تركيز السلطة الاجتاعية أي الدولة بوصفها بوتقة التعبئة الاجتاعية ، وأداة التعجيل بعملية التقدم والتغيير الشاقة في ظروف الصراعات الدولية المتصاعدة .

وعما لا ريب فيه أن إشكال الأجيال يظل مائسلا ، لاسيا وأن معدلات ازدياد السكان أعلى بكثير في المجتمعات الشرقية وفي بعض الدول الإشتراكية ، منها في دول الغرب الصناعية ، وهي تنطلق مرة أخرى من القاعدة الريفية العريضة التي تحبيد التمسيك بالتقاليد والقيم العريقة من حول النظام الأسري . ولكن هذه التناقضات والتحركات الشبابية تجد متنفسا أوسيع بكثير في عمليات التنمية والتغيير التي تطرحها هذه المجتمعات ، بدرجات متفاوتة من الإرادة الواعية رهنا بالظروف ، على سكانها .

ولا شك أيضا أن قضية المرأة وعلاقتها بالرجل ، مطروحة على الواقع الاجتاعي بل وتتسم بحدة متزايدة في قطاعات واسعة من العالم الشرقي • نظرا لاتساع هوة التناقض بين مفاهيم واحتياجات التحديث • والتغيير الاقتصادي ـ الاجتاعي المواكب لبناء الاقتصاد الوطني المتقدم من ناحية وبين التقاليد والمفاهيم الموروثة من عصور

سابقة من ناحية أخرى .

ومن هنا تتشعب الإجابات و قسارة تتحرك الجمعيات النسائية لتوسيع نطاق الحريات القانونية التي تتمتع بها المرأة والعمل على مساواتها واقعيا مع الرجل و وتارة تمارس المرأة حرية التحرك الاجتاعي والسلوكي مع الرجل ولكن في إطار الضوابط التقليدية بشكل يجعل هذه الحرية مختلفة تماما عن مثيلتها في دول الغرب الصناعي على نحو ما يحدث في اليابان ؛ وتارة أخرى تدعو القيادة السياسية بقوة إلى الإطاحة بقيم الخضوع الموروثة من عصور الإقطاع السياسية بقوة إلى الإطاحة بقيم الخضوع الموروثة من عصور الإقطاع على يشجع المرأة على التقدم السريع نحو ممارسة قسط أوفر من الحرية والمساواة ، وهو ما نجده في الصين .

ولكن المشكلة كما قلنا أكثر تعقيدا ، مرة أخرى من جراء التكوين الهيكلي للمجتمعات الشرقية عبر العصور ، وآثار ذلك التكوين على مرحلة التغيير .

ولو نظرنا من زاوية أخرى إلى مسألة الأجيال " مركزين هذه المرة على وضع المسنين والشيوخ في المجتمع لرأينا " مرة أخرى ، الوضع المغاير تماماً لما هو موجود في مجتمعات الغرب الصناعي ، ذلك أن التمسك بالخصوصية الحضارية وتقاليدها المغايرة للقيم المستحدثة الناتجة عن الثورة الصناعية \_ أي أولوية قيم العمل الإنتاجي \_ يصون مكانة وكرامة المسنين والشيوخ " وفوق هذا وذاك يؤكد أهميتهم بالنسبة لاستمرار المجتمع : فهم حفظة التراث وأكثر شرائع المجتمع بالنسبة وحنكة واتزانا " وهم أيضا حلقة الاتصال الواعية بين الشباب

المتطلع إلى التجديد بنهم ، وبسين خصسوصية الشراث واستقلال الشخصية الحضارية والقمومية ، وإذا ما نظرنا إلى تجربـة ثورات التحرير والتجديد في آسيا مثلا نجد إن الهجوم على تقاليد الخضوع الإقطاعية وضرورة تجديد مسار السياسة الاقتصادية والاجتاعية في الصين يرتكز في شرعيته التاريخية والسياسية معاعلي فكر القيادة التاريخية للشورة الصينية التي كونها ماوتس تونيج وشوإين لاي وشوته ، والتي يعبر عنها اليوم الكادر القيادي حول تنج هسياوينج . وأثناء حرب تحرير فيتنام البطولية عندما ذهب الرجال والنساء حتى سن الستين إلى خط النار لمشاركة الشباب في الحرب قرر الحرب والحكومة تكليف المسنين بكافة المشوليات الإدارية والحكومية في المدن والقرى ، وذلك حفاظاً على ما هو وطني في أعياقه وهي المهمة التي قام بها شيوخ فيتنام بجدارة فاتقة حتى النصر ، كما يحظى المسنون في اليابان بالاحترام ، لا في الحياة الاجتاعية فحسب " وإنما يعترف الجميع بما لهم من مكانة في قلب عملية صنع القسرار السياسي ، ويصل الأمر إلى حد أن يعتبر رجال السياسة حتى سن الحامسة والسنين من ( الشباب ) المتنازعين على الخلافة السياسية في مختلف الأحزاب .

أما الأمر في عالمنا العربي والإسلامي فغني عن البيان إذ يعتبسر المسنون ، والشيوخ بمثابة تاج الأمة وأصحاب الرأي والمشورة ، يجيعلهم الشباب والرجال بكل محبة واحترام وتقدير إدراكا منهم ، لأصاق ومعانى ومقتضيات الاستمرار الحضاري .

ولامراء في أن مكانة المسنين والشيوخ في المجتمعات الاشتراكية

الغربية مردها إلى ظروف مختلفة إلى حد ما ، حيث تعتبر رعاية المسنين والشيوخ جزءا لا يتجزأ من مفهوم العدل الاجتاعي الاشتراكي ، فضلا عن أنهم بمثلون تجمعا هاما من الخبرة السياسية التي لا غنى عنها ، غير أن استمرار المسنين في صف القيادة ، بل والتمسك بهم حتى الموت ، أسر يعود في حقيقته إلى الخوف من التجديد والتغيير الذي لا بد وأن يتأتى على أيدي قيادات أصغر سنا بشكل ملحوظ ، عاشت وتكونت في ظل ظروف تاريخية غتلفة ، أكثر تنوعا وثراء من ظروف الثورة الاشتراكية الأولى أو الحرب العالمية اعوام ( ١٩٣٩ - ١٩٤٥ ) . وخلاصة القول إن مكانة المسنين الشيوخ في المجتمعات الاشتراكية الغربية أقرب إلى مفهوم و الحرس والشيوخ في المجتمعات الاشتراكية الغربية أقرب إلى مفهوم و الحرس والشيوخ في المجتمعات الاشتراكية الغربية أقرب إلى مفهوم و الحرس والاستمرار التاريخي والقومي ، وإن كان هذا البعد واردا أيضا ولكن والاستمرار التاريخي والقومي ، وإن كان هذا البعد واردا أيضا ولكن

# هل آن لنا أن نجمل القول في هذا المجال ؟

إن التواكب الموضوعي - ذا النسب والأسباب المختلفة بطبيعة الأمر بين القطاع المتقدم من مجتمعات الشرق الحضاري ، وهي الغالبية من حيث عدد السكان ووزن الدول ، من ناحية وبين مجتمعات الدول الاشتراكية من ناحية أخسري - يفسح مجالا عظيا لتغيير أتماط الحياة الاجتاعية في اتجاه يمتزج فيه التقدم الاجتاعي باستمرار الخصوصية الحضارية والشخصية البوطنية ، بحيث يقدم

بديلا شايخا مؤثرا للنمط الاستهلاكي والنزعة الفردية والفكر العدمي الذي بدأ يتفشى في قطاعات من المجتمعات الصناعية المتقدمة في المغرب تحت تأثير موجات التنكر لتراث القوميات الغربية على أيدي الجهاز الصهيوني .

إن هذه الأرضية الفسيحة ، وذلك البديل الشامخ يكونان محاور لا يكن التقليل من أهميتها لتواكب التوجهات المستقبلية لقطاعي الشرق الحضاري والعالم الاشتراكي ، لاسيا وأن جزءا كبيرا من الشرق الحضاري \_ الصين \_ كوريا الشالية \_ فيتنام \_ لاوس \_ كمبوديا \_ والدول الاشتراكية الإفريقية جزء مركزي من العالم الاشتراكي .

وتلك ثغرة ثانية نحو تغيير العالم . .



# الفصهل السابع دورة الأفكار

# دَورة الأفكار: الامبولية والنحديث الوضيي

... 1 ...

تطور المسار العام لحركة الفكر والثقافة في العالم المتقدم بشكل مذهل في أقل من قرن ، أي منذ عصر هيجل وماركس وداروين وسبنسر حتى بالتا ,

1-1

وكان المضمون المشترك لمختلف المدارس الفكرية « مدارس الفكر » والعمل ، في أوروبا منذقرن - أي وقت بلوغها ذروة المجد والانتشار والهيمنة العللية » بينا بدت الولايات المتحدة وكانها عملاق جديد على بعد ، يتلخص في الإيمان بفلسفة التقدم - التقدم الذي لا حدود له في عبال السيطرة على أركان المعمورة ، واستخسلاص مواردها ، وتحويلها إلى منتجات وسلع تفي بكافة احتياجات الجنس البشري ، أو بعبارة أصبح القطاع الغربي ، الأوروبي - الأمريكي « المسيطر على كافة الأقطار والشعوب » التقدم المطرد السريع في كافة المسيطر على كافة الأقطار والشعوب » التقدم الذي لا مغر منه في عالم النظم الاقتصادية والاجتاعية في اتجاه الاشتراكية ، التقدم المواكب لانتصار قيم عصر التنوير والثورات البرجوازية الديمقراطية من حرية وإخاء ومساواة ، ومن فلسفة علمية وفكرية عقالانية

واحترام معلن لكرامة الإنسان . التقدم غير المتناهي نحو نوعية من الموجود تحقق أحلام التوسع المطرد في تحقيق الرغد وفتح أبواب الكون أمام كافة الريادات ، والاكتشافات ، والابتكارات ، وكأن الإنسان قد تحول من كائمن فان إلى مالك الأرض وصانع مصيرها ومقرر مستقبلها دون شريك .

وكان هذا الجويعكس بطبيعة الأمر واقسع التقدم، أي تقدم الانتشار والسيطرة الأوربيتين على مجالات واسعة من المعرفية والعلوم • فضلا عن استعمار ما تبقى من أركان المعمورة في إفريقيا ( القارة المظلمة ) ودائرة المحيط الهادي ، بل وبدأت أحلام استعمار الفضاء تتأجيج كما في روايات و جول فيرن ، • في الوقت الذي بينت فيه اكتشافات ونظريات داروين وسبنسر مفهوم التطور المتصل غير المتناهي في كافة مجالات الحياة من البيولوجيا إلى التنظيم الاجتاعي .

وقد اقترن هذا الجو أيضا بإقامة الأنظمة الفكرية الكبرى لفلسفة التاريخ ، أولا على يد هيجل ، ثم بفضل ماركس وإنجلز ، وكلا الغلسفتين تتسهان بإيمانها التكويني بحركة التاريخ الجدلية ، وإن كان هيجل قد نحا منحى مثاليا ، في حين اتجه ماركس وإنجلز نحو الفلسفة المادية أو نحو التفسير المادي للتاريخ . كما شاهد هذا العصر الساع رقعة الرومانسية ، التي توغلت إلى أعماق بعيدة للغماية في التنقيب عن الوجدان الإنساني ، الفردي والجماعي معما ، كما في التنقيب عن الوجدان الإنساني ، الفردي والجماعي معما ، كما في اعمال « شاتوبريان » ارتكازا على عصر « جوته » و « فيكتور هو جو » و « برليوز » و

« برامز » و « تشايكو فسكي » و « شوبان » وتصوير « تورنر » و « دي لاكوروا » وكتابات « مانزوني » و « مويسد بنورج » و « إبسن ، و « تولستوي » ثم « تشيكوف » - أعلام ومعالم على سبيل المشال لا الحصر بطبيعة الحال .

ولايفوتنا ذكر التقدم الهائل في مجالات علوم الفيزياء والكيمياء والفسيولوجيا والطب والهندسة الميكانيكية والكيميائية وعلم الفلك ، وهو ما ادى على وجه التخصيص إلى تكوين مجموعة المعارف التي شكلت طاقم العلوم الإنسانية والعلوم الاجتاعية حول التاريخ في النصف الثاني من القرن التاسع عشر حتى نهايته .

## Y - 1

يعكس هذا الجو الفكري الثقافي التقدم المذهل الدي احرزته الانسانية أي الغرب المتقدم في ذلك العصر ، وكان لابد وأن يحدث تأثيره البالغ في الهيكل الفكري والثقافي الغربي الموروث منذ القدم ، والذي تأكد في مرحلة أوروبا الإقطاعية حول الدول الملكية ، وقد تسلحت الطلائع السياسية والاجتاعية والعسكرية بالفلسفة المشالية المسيحية الأصل ، الكاثوليكية في الأساس ثم البروتستانية . أما في القطاع الشرقي والجنوبي الشرقي من أوروبا فإن هذه الطلائع تسلحت بمذاهب الكنائس الأرثوذكسية الوطنية وريشة الكنيسة البيزنطية وسائر الكنائس الأرثوذكسية التي تكونت ابتداءً من الكرازة المؤسية في مصر القبطية .

كانت هذه فكرة أو إيدلوجية المجتمع التقليدي وهي فلسفة مثالية جوهرها ديني ، ونظرتها جامدة إلى الواقع التاريخي ولم تكن تؤمن في الأساس بالصيرورة ولا بالتطور إلا بشكل رمزي أو واقعي سياسي يسجل الأحداث دون رؤية واضحة للعملية التاريخية في مجموعها .

شم جاءت الاكتشافات البحرية تفتح العالم باسم أوروبا المسيحية ، وبدأ بعد ذلك عصر الاكتشافات العلمية الكبرى وخاصة في علم الفيزيا وعلم الفلك وعلوم الرياضيات وما ترتب عليها من تقدم الهندسة والتكنولوجيا الحربية وهو الانقلاب العلمي الذي أدى إلى فتح المجال أمام نقد الفكر التقليدي وإرساء بدايات الفكر العلمي الذي تطور إلى فكر علماني في فلسغة عصر التنوير في فرنسا وألمانيا الذي تلا عصر النهضة ابتداء من إيطاليا وتواكبت هاتان العمليتان تواكبا عضويا مع الشورة الصناعية في إنجلترا وتكوين الفلسفة السياسية الليبرالية والديمقراطية الأوتوقراطية فيها ، إلى غير ذلك من معالم التغيير التاريخي الحائل .

وكانت الخلاصة هي التحول من جمود الفلسفة التقليدية والعقلية الدينية التراثية والموقف الوضعي في الجو الفكري والثقافي العام ، إلى الجو الجديد الذي عرضنا له آنفا ، ألا وَهو الإيسان بضكر وفلسفة التطور .

ما علاقة هذا التناقض بالتحليل الذي نصرض له هنا ، أي ما علاقته بعملية تغيير العالم في عصرنا ؟

تكمن هذه العلاقة على وجه التحديد في أن التناقض الذي عرضنا

له قد أدى إلى سيطرة الفكر الجديد - أي إيديولوجية التقدم المبني على سرعة إنتشار السيطرة السياسية الأوروبية من ناحية ، وكذا على إتساع رقعة وأهمية الإكتشافات العلمية من ناحية أخرى - بسرعة فائقة ، تعدت كل معدلات الانتقال من مرحلة فكرية إلى مرحلة تالية في كافة العصور السابقة ، ولكن ، يبقى سؤ ال محير : أين تهبت أركان وروافد ومحصلة الفكر التقليدي السابق على فكر التقليد

\_ Y

أما على و الضغة الأخرى من النهر » ، أي في الشرق الحضاري الحقد تعلورت الحياة الفكرية الثقافية في جو مختلف ، يمكن أن يوصف بأنه رد فعل إستراتيجي للتوغل الغربي الذي أخذ شكل الطوفان ، كان الإشكال المركزي يتمثل في كيفية التعامل مع هذا الجديد الفاتح إلى حد لايؤ دي إلى القضاء المطلسق على الخصسوصية الحضسارية والشخصية الوطنية وهذا ما عبرت عنه بشكل مبسط مقابلات مثل والشخصية والتحديث » ، أو معركة و القديم والجديد » ، ومنذ وقت قريب و الأصولية والحداثة » . . إلى .

أ) ففي العالم العربي والدائرة الإسلامية بعد حملة الغنزو الفرنسية بقيادة بونابرت ما بين أعوام ( ١٧٩٨ - ١٨٠١) وما أحدثته من هزة عميقة في المجتمع والوجدان المصري وبما جلبته من معارف ومعلومات الثورتين الصناعية والبرجوازية ، طرح سؤ ال مزدوج : لم الانحدار منذ القسرن الخسامس عشر؟ ، ثم ما السبيل إلى النهضة ؟ .

وهنا تشعب الرد إلى تيارين كانا وما زالا هم التيارين التكوينين الرئيسين للفكر العربي الحديث والمعاصر .

## ١ ) الأصولية الإسلامية :

يقوم أساس و هذه الأصولية ، التي بدأت انطلاقتها الجديدة على أبدي جمال الدين الأفغاني وعمد عبده على أساس العودة إلى مصادر الإيمان الخالصة من التحريفات التي يرى أنصار هذا التيار .. أنها نتجت عن عصور الانحطاط . وسوف تسمح الحقائق الأولية بإقامة حوار مع العصور الجديدة بواسطة استخدام حدر ومستمر للعقل السليم ، إن المقصود هنا نوع من البراجماتية ، لا العقلانية ، غير أنها براجماتية توضع في إطار الإيمان الذي هو الإيديولوجية الوحيدة المقبولة على ماهي عليه عند عموع الأمة . وكل مناقشة مقبولة ما دامت لاتحول إلى صراع جدلي هادم للوحدة .

إن المصدر هنا هو الأساس الثقاني العام و وبشكل أساس عنصره الديني التكويني ، والهدف هو إحياء عظمة الماضي بتشكيل الرصيد التاريخي بحيث ينسجم مع حاجات العصور الحديثة التي لايمكن تجاهلها . . وليس الهدف هو تقدم ينطلق من المعطيات المعاصرة .

ويتعين على الأصولية الإسلامية \_ كيا يرى مفكر وها \_ أن تسميح بدمج الأفكار الجديدة والفعالة دون أن تطغى هذه الأخيرة \_ بسبب ذلك \_ عليها والتفسير الذي سيعطونه لها سيسير في اتجاه محافظ .

## ٢) العصرية الليبرالية :

يبدو هذا التيار الثاني غتلفا تماما ، فنقطة الانطلاق هنا ليست إلا نهضة الحضارة الغربية ، وسيكون التركيز على الفكر العلمي ، والعقلانية الفلسفية ، والليبرالية السياسية ، والهدف هو خلق مجتمع عصري ممائل لمجتمعات أوروبا وأمريكا الشهالية ، يسير نحو الأمام ، مع احتفاظه ، بالتقاليد المستمدة من الماضي والتي لاتحول دون بنائه .

ويضم هذا التيار اتجاهات غتلفة بدءا من الليسرالية للحافظة ( البرجوازية الريفية ) = حتى الماركسية .

 والمهم الذي يجب رصد هنا في هذين التيارين • هو أن كل واحد فيهما يتشابك في عقدة سوسيولرجية تعبر عن تطلعاته ورؤ يته للعالم .

إن هذا التحليل الأساسي لتكوين الفكر العربي الحديث في مرحلة الهيمنة الأوروبية وتشعبه إلى اتجاهين تكوينين رئيسين سوف يتواجد بصور مختلصة في الدائرة الحضارية الإسلامية الآسيوية ما الافريقية كلها ، وخاصة في تركيا وإيران والمنطقة الشيالية من شبه الجزيرة الهندية وماليزيا ، بينا اتخذت الصورة شكلا أقل وضوحا في الأقطار الإسلامية الإفريقية وفي إندونيسيا .

الصين \_ وإلى الدائرة الحضارية الوسطى بين الدائرتين التكوينتين \_ أي شبه القارة الهندية \_ فسوف نجد موقفا مشابها في التكوين الأساسي وإن كان غتلفا بطبيعة الأمر من حيث تحققه الميداني .

ويرجع العامل الأساسي في هذا التايز الميداني إلى عمق المجال التاريخي الي إلى قوة المخصوصية الوطنية وقدرتها على صد الغزوة الغربية وإلى ذكاء التعامل معها والإفادة منها . ذلك أن الصين وكللك كوريا واليابان وفيتنام تمثل كلها معاً منطقة فسيحة الرقعة تتكون من أمم بمعنى الكلمة أي مجتمعات وطنية متسقة إلى درجة بعيدة ، تميزت أيضا بالقدرة على الاستصراري التاريخي بدرجات متفاوتة ولكنها على كل حال أبعد بكثير من مجتمعات أوروبا وكذا المجتمعات القبلية والعرقية والقومية المتنوعة التي تكونت منها شبه القارة الهندية وجنوب غرب آسيا ، باستثناء إيران التي كها قلنا هي إحدى الأمم الثلاث الأقدم في العالم إلى جانب مصر والحين .

ويأتي بعد هذا عامل طول المرحلة النزمنية للتلاحم والتصادم والتفاعل مع الغرب ، فاذا كان العالم العربي هو الذي مارس أطول مدة من هذا التفاعل ألجدلي منذ القرن التاسع حتى اليوم - عما أشر ولا يزال على حدة التناقضات من داخله ، فإن موجات الغزو لم تبدأ إلا اعتباراً من القرن الخامس عشر إلى جنوب آسيا ، ثم في القرن السادس عشر والقرن السابع عشر إلى جنوب شرق آسيا ، ولم تصل السادس عشر والقرن السابع عشر إلى جنوب شرق آسيا ، ولم تصل بمعنى الغزو إلى موانىء الصين إلا في القرن الثامن عشر في اعقلب الإرساليات المدينية والعلمية في القرن السادس عشر ، وحنظيت

اليابان بمكانة متفردة حقا بين جميع أمم الشرق ، إذ لم يبدأ الفتسح المغربي الأمريكي الفعال إلا في عام ١٨٥٦ ـ أي عشرة قرون بعد الحرب العسليبية الأولى ضد العالم العربي ـ بعد مقدمات من عاولات الفتح الديني والتجاري المسلح التي أخذت تشق طريقها منذ القرن السادس عشر ولكنها كانت محدودة التأثير.

ولو درسنا تفاعل هذين العاملين .. أي عمق المجال التاريخي ، ثم تفاوت مدد التفاعل مع التوغل الغربي الادركنا السبب المفيقي الذي جعل من منطقة شرق ووسط وجنوب شرق آسيا منطقة الصمود الأكبر في مواجهة سياسات الهيمنة السياسية والفكرية الغربية ، بينا كأن جنوب آسيا أضعف بكثير أمامها . كما فلرك كيف كانت المنطقة الأولى أكثر مقدرة على التعامل مع معطيات التوغل الغربي والإفادة منها إلى حد التفوق عليها في حالة اليابان ، بينا كان الأمر في جنوب آسيا أقرب إلى حال العالم العربي والإسلامي في هذا المضار .

ونجد على سبيل المشال ان ثورة « ميجي » امبراطور اليابان الإصلاحية عام ( ١٨٦٨ ) التي تأثرت إلى درجة هامة بدراسة تجربة عمد علي الرائدة في مصر - تواكب الموجة الأولى لشورات التحرر الوطني بقيادة الفلاحين وفئة المثقفين في الصين ( « ثورة البوكرن» و « ثورة التاي بنج » اللتين تمخضتا عن تأسيس حزب الكومنتانج عام « ثورة التاي بنج » اللتين تمخضتا عن تأسيس حزب الكومنتانج عام « ثورة التاي بنج » اللتين تمخضتا عن تأسيس حزب الكومنتانج عام في جيش الهند الخاضع للإمبر اطورية البريطانية إلى قيام حزب وطني في جيش الهند الخاضع للإمبر اطورية البريطانية إلى قيام حزب وطني

فعال هو حزب المؤتمر الوطني الهندي الاعتدما نجح في الانتخابات وأصبح حاكما في ست ولايات في عام ١٩٣٧ . في حين أنه تأسس في عام ١٨٨٥ في صورة جمية تعليمية لتدريب الهنود على وظائف الادارة في الحكومة البريطانية.

#### .. \*

ابتداء من هذين التحليلين للأرضية الشاريخية الغربية للفكر والثقافة في علنا المعاصر « نستطيع أن نرسم رويدا رويدا صورة التفاعل القائم بين هذين المسارين ، مستهدفين من وراء ذلك تبين الإمكانات ومعرفة المسالك التي يمكن أن تؤدي إلى ترشيد عملية تغيير العالم .

#### 1 -4

لقد رأينا كيف أتسم الفكر والثقافة في الغرب المهيمن بإيديولوجية الثقدم المواكبة لسيطرة الغرب على كافة أنحاء المعمورة منذ قرابة قرن من الزمن و وبدهي أن إندلاع حركات التحرر الوطني في مطلع القرن التاسع عشر واشتداد أوارها عبر هذا القرن حتى مستهل القرن العشرين ، لاسيا وأنها اتخذت شكل الحرب التحريرية المعلنة في الربع الأخير من القرن التاسع عشر كيا حدث في مصر والهند وإيران والعين وبل وقبل ذلك في بعض المناطق ( المغرب والجزائر خاصة ) ، كان لابد وأن يؤثر على هذه الإيديولوجية السائدة الطمئة .

ويتعين علينا إمعان النظر والفكر في ذلك التأثير نظرا الاهميته القصوى في صياغة المسار الجديد للفكر السائد في الغرب الذي تحول من إيديولوجية التقدم بما انطوت عليه من إيجابيات بالغة إلى الفكر السالب الرافض الذي عبر عن أزمة الهيمنة الغربية في عصرنا.

فغي داخل الغرب المهيمن نفسه اتخذت الجدلية الاجتماعية شكل صراع الطبقات داخل كل دولة من دوله ، كها اتخذت شكل الحرب بين هذه الدول ذاتها ، وفي نقطة الالتقاء بين الفترة المكلاسيكية والفترة الممتدة بين أعوام ( ١٩٣٩ ـ ١٩٤٥ ) انفردت دولة أوروبية هي روسيا بنهج مسار مغاير " وأنشأت سلطة اشتراكية .

وكانت تلك هي الدائر الداخلية للغرب المهيمن، أما الدائرة الخارجية، أي العالم التابع ■ فالعملية التي تحدث فيها منذ بدايات الاختراق الغربي تأخذ شكل عملية تحضر تتجه فيها الحركات الوطنية إلى استهداف تحقيق التحرر الوطني بوصفه شرطا لا غنى عنه للنهضة وبناء الأمة طبقا لما إذا كانت الدول المنخمسة في هذه العملية دولا قومية قديمة أو تكوينات لدول قومية جديدة.

إن عملية التحضر هذه تتضمن مرحلتين: المرحلة الأولى هي الاستقلال الشكلي حيث تبدو الثورة الوطنية كافية لمواجهة استعبار عدود المدى والاختراق ، أما المرحلة الثانية فانها تسعى إلى أن تجمع بين الثورة الوطنية أو التحرر الوطني والثورة الاجتاعية الاشتراكية ، إن الوجود المتزامين لما كان يعتبر في التحليل الكلامبيكي طورين

تاريخين بمدنا بمفتاح فهم هذه و الرقعة و التي كانت بالأمس مجالا تابعا ، وأصبحت اليوم الساحة الرئيسة لحركات التحرر والحركات الثورية . إن العنصر الرئيسي في هذه الحركة على النطاق العالمي هو بهضة الشرق \_ آسيا وإفريقيا \_ من جديد ، وهي بهضة أسهمت في إحياء الديناميات القارية في أمريكا اللاتينية ، كيا أسهمت في تطوير حركات اجتاعية وسياسية من طراز جديد في الغرب ذاته .

إذن جاء الوقت الذي بدأت فيه ريح الشرق تتغلب على ريح الغرب وقد شرع الشرق فعلا يسك بزمام المبادرة التاريخية . . ألم يصدر النداء الجديد القائل وإن العالم واحد وعن الصين هذه المرة ؟ .

ولكن هذه المبادرة ذاتها عملية جدلية ، تتفاعل مع الجدلية الاجتاعية للغرب ، الذي قد يكون في حالة انحسار ، ولكنه ليس بالقطع في حالة احتضار ، ومن الهام بل والأكثر أهمية أن يتم التفريق بين إمساك الشرق بزمام المبادرة وبين العمل كبديل .

ومن قلب الغرب ذاته ، تبرز شهادة جديدة على هذه الحركة المزدوجة ، ازمة الغرب وبهضة الشرق ، ألا وهي الاتجاهات القلقة والمضطربة التي تتبدى لدى الشباب في دول الغرب الصناعية المتقدمة ، والتي تعبر عن نفسها في النزعة اليوتوبية ، والشعور المفعم بالياس ، والارتحال المستمر .

إن الجيل الذي أنشأ الجبهات الشعبية " وقاوم الفاشية والنازية "

ودفع قدما سياسة تصفية الاستعمار ثم قبل صيغة يالتا وطورها في صيغ التعايش السلمي والوفاق ، واستوعب اقتصاديات الماركسية ولا علم أمراض النفس ، . . هذا الجيل هو اللذي يقبض اليوم على زمام الأمور في الغرب ، ويحتل المناصب الرئيسة في الجهاز الثقافي ، ويتحتم عليه بالتالي أن يحدد ثمن بقائه ، ويتولى مهمة وضع الحدود التي يفرضها هو نفسه .

ولكن جاء الآن جيل جديد لا تعني يالتا بالنسبة له أكثر من موقع على الخريطة ، أو ذكرى حدث تاريخي ، وهذا الجيل الجديد يجد علما تتركز جدليته في شبكة من علاقات القوى بين الدول القسومية والكتل العالمية ، ويشعر أبناء ذلك الجيل بانهم أكثر قوة ولكنهم مثقلون بالقيود ، وقوتهم نابعة من مزيج من سياسات ضبط النسل والتقدم المادي في الحياة اليومية ، كما تنبع من التوسع في الحريات والتقدم المادي في الحياة اليومية ، حرية العقيدة الدينية .. الإيديولوجيات العامة والخاصة ( الجنس .. حرية العقيدة الدينية .. الإيديولوجيات السياسية ) . ولذا فكل شيء يبدو عكنا أمام ذلك الجيل إذا أمكن إزالة العقبات ، وهنا تصطبغ اليوتوبية بالفوضوية .

إن تحرك الشباب في الغرب يتخذ شكل العنف الانتقادي ضد الجيل الأكبر، ولقد اعتبر هذا الشكل بمثابة ظاهرة، غير أنه يندر أن تحدث عملية تنقيب جادة عن سبب السدود والقيود التي يستنكرها الجيل الشاب بعض، ومع ذلك يقدم الشباب أنفسهم التفسير، وبعد تجاوز العقبات يطرحون أسئلة تتعلق بالأزمة الكبرى التي أشرنا إليها، أي بالحركة المزدوجة « نهضة الشرق وأزمة الغرب » .

لاذا كان سفك الدماء في فيتنام في الوقت الذي تستطيع فيه الذاب أن تتعايش سلميا ؟ لماذا نشوه كوكبنا الأرضي رغم أن وسائلنا قادرة على جعله مكانا صالحا للعيش فيه ! لماذا نجد أنفسنا نرزح تحت وطأة نظام محافظ بينا من اليسير الإيمان بنظام جديد للقيم الجدلية يضيء المستقبل ، وفي كلمة ، لماذا نرفض تعلم دروس تلك الحضارة الأخرى ـ الشرق ـ الذي يتعين أن نصل إلى اتفاق معه ؟ ولماذا الإصرار على رفع شعارات الإنسانية العالمية بينا نحن مستصرون في بناء المقابر الجماعية في نفس اللحظة التي نتحدث فيها عن الآخرين ؟

Y .. Y

ومع هذا لاتزال مسألة الإبديولوجية السائدة أي الفكر والثقافة المهيمنة المؤثرة النابعة من مركز القوة في العالم قائمة وقد وصفنا هذه الإبديولوجية بانها وصلت إلى حالة التردي إذ أدارت ظهرها للجدلية التاريخية وفلسفة التقدم ، رغم حدودها وأصبحت تتمثل في الفكر السالب ... الرافض في العالم الغربي الراسماني .

ولكن ابن يتعين البحث عن هذه الإيديولوجية السائدة ؟ عما لاريب فيه أن البحث عن العناصر التكوينية لإشكال الإيديولوجية السائدة انجا يتجه إلى بجال الجدلية الاجتاعية للعالم الواقعي ، وسوف يبرز على هذا النحو إشكال الإيديولوجية السائدة من خلال دراسة القسيات المحددة للعالم الواقعي في عصرنا ، وبوجه عام فإنها سوف تكتب عدة أشكال وأنماط لكنها سوف تدور كلها حول واحد من

إختيارين مركزيين : المحافظة والتغيير .

وتمثل المحافظة العنصر المركزي في الإيديولوجية السائدة ، وفي كل الإيديولوجيات السائدة مع التسليم بأن كل إيديولوجية سائدة تفترض طرق الإيقاء عليها ، وتتعلق القضية هنا بنوعية الإجابات التي سوف ثرد بها ، الإيديولوجية ، السائدة على الاسئلة التي تعلرحها الازمة في حقبة الحركة المزدوجة للتاريخ ، من أجل ضهان المحافظة على الأمر الواقع ، ولكن اختيار التمسك بالأمر الواقع سوف يعني في خهاية الشوط اختيار موقف الجمود في مواجهة عائم يتحرك في كل خالة الاتجاهات ، . أي عالم يتغير .

من وجهة النظر الأخرى لن يكون بالاستطاعة تجميد الأوضاع بالمعنى الحبرفي للكلمة « ومن ثم تغسدو المشكلة هي « التغيير المتكامل » مع ضهان ألا يكون لهذا التغيير آثار بنيوية على حركة العالم الواقعي « وهنا يكن التسلح بفلسفة التاريخ المثالية ولاسيا في شكلها الديالكتيكي الذي أضفاه عليها هيجل « ولكن الانتقادات الماركسية قوضت بعنف معسداقية تلك الفلسفة في تفسير الحركة بالرغم من احتفاظها بمفهوم الحركة التقدمية للتاريخ في شكل المادية الجدلية ، كيا أن إيقاع حركة التاريخ إزداد قوة بما جعل الحركة والتغيير يجدثان بمعدل متسارع .

ولهذا يحسن الاقتراب من هذه الحركة ومعالجتها إما باتخاذ موقف إيجابي « بمعنى أنها مشروع ينطلق إلى الأمام » وإساعن طريق ما عكن أن يسمى و التنقيب المستقبلي التفسيري . .

لكن أوجه التناقض وعدم الاتساق العديدة في حركة المجتمعات (في أعقاب حربين عالميتين - بهضة الشرق - التغسير العلمسي والتكنولوجي - تصلب الأشكال السياسية للدولة . . . الغ ) تكشف عن أنه يصعب إقامة علاقة مستمرة بين و المشل و سواء اتسمت بالطابع الواقعي أو اتخذت صورة يوتوبية ، وبين تحقيق تلك المثل في العالم المعاصر ، ولذا يمكن أن تتحقق التغييرات المرغوب فيها عن طريق الإرادة الذاتية الواعية لأولئك الذين حملوا لواءها ، أكثر من إمكانية تحقيقها نتيجة للمهارسة العملية في العالم الواقعي الراهن في إطار توازن القوى العالمي المتعارف عليه .

وجمل القول فإن المشكلة تتلخص في السؤال التاني: كيف يمكن إحداث « تغيير مثالي » ؟ والإجابة تتمشل في : أن سلاح « النزعة النقدية » هو القاعدة اللهبية هنا على أن لايكون بديلا لنقد السلاح نفسه أو الأداة نفسها .

ينيح ذلك مرة أخرى استبعاد أي تحليل للعالم الواقعي على أساس وضعي أو تجريبي أو براجاتي ، وسوف يصبح كل شيء عكنا على أساس من الإرادة الواعية .

إن الإسهام الذي تقدمه هذه الرؤية في إشكال التغيير هو إدخال الرظيفية في الخطوة المنطقية التي تأخد التاريخ من نطاق المشروع إلى نطاق العمل.

فالأسطورة والإنسان الجامدة ، وسلالم آلآتماط بوصفها معرفة « دوجماطيقية ، تعني أن كل شيء يمكن ويجب أن يتنبأ به ويحسب ويوضع ويبرمج في برامج .

ويقودنا ذلك إلى السوّال التسالي : إلى أي مدى تتصسارع المحافظة «و« التغيير» باعتبار أن كليهما يحاول أن يعالج التناقض المركزي في إشكال الإيديولوجية السائدة للعاصرة ؟ هل تربطهما علاقة تعارض أبدي ؟ أم أن تعارضهما ليس من قبيل الخصومة التي لا لقاء معها ؟

الحق إن الذين يدافعون عن المحافظة ، أي عن الأمر الواقع ، يدافعون عن و الثبات » و ولكن هذا الثبات لم يعد هو الثبات الذي عرفناه عند القديس توماس الأكويني ، أي الجمود .

لقد أصبح الثبات الآن يفهم باعتباره قائيا على قاعدة السير إلى الأمام في العلوم الطبيعية والاجتاعية والإنسانية ، كيا أنه يفهم على أساس الإيمان بالشمولية ، اندماجية كانت أم جدلية . إن الثبات في عصرنا يقدم نفسه بوصف عملية بنيوية في الأساس ، وأن إيمانه بالشمولية والبنيوية ومعطياته غير المحددة حول صيرورة عالم الظواهر يسمح بالتعددية ، ولكن في إطار نزعة توحيدية ثابتة هي في ألظواهر يسمح بالتعددية ، ولكن في إطار نزعة توحيدية ثابتة هي في أن واحد : تاريخية ومناهضة للتساريخية ، ودينساميكية ومعادية للثورية .

ومن الواضح الآن أن أسلوبي و المحافظة ، و ﴿ التغيير ۗ يصبان في

نفس الإعجاد ، فإذا كانت البنيوية تشكل إطار العمل الرئيس للإبليولوجية السائلة المعاصرة ، فإن عليها مع ذلك أن تسعى إلى التكيف مع المهارسة العملية ويكمن هذا التكيف في توفير إجراء يسمح بإمكانية التغير النظري دون ربط جذور هذا التغير بالحركة الديناميكية للعالم الواقعي لأن ذلك هو هدف البرنامج الوظيفي ، فإذا نظرنا إلى و الوظيفية ، بهذه الطريقة نجدها تكمل الفلسفة الوضعية الجليدة الثابتة للمدرسة البنيوية ، بإضافة عنصر اختياري الوضعية الجليدة الثابتة للمدرسة البنيوية ، بإضافة عنصر اختياري إرادي يتمثل في نزعة إيمان جديدة قادرة على كسب القلوب .

ولايعد هذا التناقض الشكلي • تناقضا في الأساس التكويسي • أي في جناحي الإيديولوجية السائدة المعاصرة لأن كلا منهما يكمل الآخر على نحو جدير بالإعجاب حقا .

هذا الاتجاه للتلاقي يصبح واضحا إذا نظرنا إلى المسرح الثقافي عن قرب ، خاصة في أوروبا ، فهناك دعاة النبيوية الماركسية التي تندرج كلية في الخطوط العامة للإبديولوجية السائلة ، وهم مثقفو الجناح اليساري التقليديون وغير العضويين . وقد ركزنا على دعاة البنيوية المالكسية ، وهم المتنكرون للإيجابية التاريخية الهائلة التي حققتها المجتمعات الاشتراكية ، على تنوعها ، ورغم تناقضاتها ، وهي الإيجابية التي يعترف بها دوما بشكل مبدئي اليسار الوطني في كافة انحاء العالم ، وخاصة في مجتمعات ودول الشرق الحضاري والقارات الثلاث .

إن مثل تلك النخر يجات تساعد الطبقة المسيطرة في دول الغرب الرأس الية (القطاع الصناعي) المتقدم أعظم المساعدة في لحظة الأزمة الحضارية التي ترزح تحت وطأتها الآن المراكز المهيمنة القديمة .

وفي وسع المرء أن يستخلص من هذا التحليل للإيديول وجية السائدة المعاصرة سمة عامة ، هي : الفكر السلبي الرافض ؛ الرافض للاعتراف بالواقع ، والمهارسة العملية وبجدلية و المادي » . فنزعة الإيمان البنيوية الجديدة بتقسياتها الوظيفية تجعل تماسك الخصوصية وشروطها - في مواجهة حركة الواقع .. أمرا عكنا ، وهذا الفكر السلبي يقدم بوصفه الإطار فوق .. البنيوي الأكثر عمومية للعالم .

هكذا عدنا للعالمية وجها لوجه مرة أخرى ، فيا دام الغيرب قد اعتقد ولايزال يعتقد أنه هو العالم ، بل ومركز العالم في آن واحد ، فإنه يفسرض إيديولوجيته السائدة فرضا بوصفها إيديولوجية كل المجتمعات ، وعلى هذا النحو تقع أزمة الغرب في قلب الإيديولوجية السائدة المعاصرة ، أي الفكر السلبي الخاص بالنزعة البنيوية الوظيفية الجديدة . ويترتب على ذلك أن الإيديولوجية السائدة لم تعد عالمية ، ولم يعد من المكن إضغاء الصفة العالمة عليها ، ولعل خير الأمثلة على ذلك الثورة الصينية ونهضة اليابان والعالم الإسلامي وفي قلبه العالم العربي ، ففي هذه المناطق وغيرها تعتقد الشعوب في أشياء مختلفة ، وتنشغل بالموروث عن الأسلاف وبالجديد في وقت واحد .

فالإيديولوجية السائدة إذن تمثل إيديولوجية قطاع واحد من العالم ليس إلا ، وهو القطاع الذي لايزال مهيمنا ، ولكن العصر الذي يبدأ الآن سوف يجلب معه تغييرات هائلة ، لأن الفكر السلبي الرافض ليس أكثر من فكر إقليمي .

ولكن التراث الغربي ذاته يحتوي أيضا على « النزعة العقالانية النقدية » للروح العلمية الحديثة » كما يحتوي على « المثل » التي سبق أن رفعت الثورات لواءها » وهذه هي نقطة الاتصال أو الالتقاء بين الغرب الخضاري » والشرق الحضاري ، وهنا يكمن الوعد بعلاقة جدلية أصيلة بين القطاعين .

### 4-4

ولوسلطنا الأضواء على تحليل الجديد العصري في حركات الفكر والثقافة المؤثرة في مجتمعات الشرق الحضاري والقسارات الشلاث ، لتوصلنا إلى الصورة التالية بشكل اتجاهي :

أ) إن الجو السائد " الذي تلتقي في إطاره جميع مدارس الفكر والعمل هو جو الحركة والصيرورة ، أي الإيمان بالمستقبل التاريخي ، سواء أكان هذا الإيمان التاريخي يعتبر أن المستقبل سوف يتخذ صورة أكثر تقدما من ماض كان زاهرا " أم كان يعتبر أن العوامل الإيجابية المتواجدة في قلب التناقضات الآنية - مثل التزايد الاطرادي لكافة المؤشرات الاجتاعية " بما في ذلك الانفجار السكاني - سوف تمكن قيادات وطنية تقدمية واعية جديدة من صياغة أنماط متقدمة ناجحة قيادات وطنية تقدمية واعية جديدة من صياغة أنماط متقدمة ناجحة

من المجتمعات تحل محل المجتمعات التابعة العاجزة في القارات. الثلاث.

إن هذا الفريق الثاني هو الذي يسود معظم الطبقات السياسية في القارات الثلاث ؛ كما أن أفكاره لا تنأي كثيرا عن المفهوم الجدلي التاريخي ، بل تكاد تمتزج به في غالبية الأحيان .

ب ) كما أن أنصار هذين الاتجاهين الرئيسين ، ولنقبل اتجاه الأصولية واتجاه التحديث الوطني .. يتفقان على ضرورة التمسك بسلم معياري من القيم الفلسفية والأخلاقية ، أي أن كليهما يرفض رفضا قاطعا موقف الانغلاق على الذات الفردية ، والتنكر للرابطة الجهاعية ، وخاصة الوطن والأسرة والثقافة الوطنية والدين .

نحن إذن في بؤرة غاية في الثراء من المؤثرات المعنوية والروحية تغسذي الحسركة السياسية والاجتاعية وتزيدها تأصيلا وفاعلية وتكاملا .

حد) ثم إن هذين الاتجاهين يتفقان أيضا على ضرورة الاعتهاد على الذات ، مما يفرض على روادهما فرضا الاتجاه نحو صياغة المستقبل من خلال مشروع كبير ، وطنيا كان أم حضاريا ، حسب الظروف والقدرات .

تتمثل هنا إذن البؤ رة الحية المتأجبة ، بكل ما تنطوي عليه هذه الكلمة من معان ، القادرة على الإبداع والتجديد والتغيير . ونؤكد

ثانية أنها تتحرك في اتجاه التلاقي الموضوعي مع قطاعات واسعة من المقطاع الاشتراكي في المجتمعات المعاصرة ، لنفس الأسبساب السي ذكرناها مرارا وتكرارا في الفصول السابقة .



# الفصهل المشامن في النساؤل الفلسفي والإيماني

١ - إن تراجع مكانة الدين في المجتمعات الصناعية المتقدمة ، وزوال دور الفلسفة في حياة البشرية في هذه المجتمعات ، كانا يمثلان جزءاً هاماً من الرؤية المستقبلية النابعة من أوروبا الصناعية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر على وجمه التحديد ، وذلك تحت التأثير الهائل للاكتشافات العلمية ، وتطبيقاتها التكنولوجية التي حاصرت مجال الإيمان وكادت تقضي على « الفلسفة الأولى » أي فلسفة ما بعد الطبيعة .

وكان الأمر على عكس ذلك تماما ، كما بينا ، في مجال الشرق الحضاري ، خاصة : فقد تشكل الاتجاهان الرئيسان للفكر الحديث في آسيا وإفريقيا من اتجاه أصولي أي العبودة إلى الجسلور التباريخية التكوينية الأصيلة ، سواء أكانت هذه الأصولية دينية في المناطق والبلدان التي يحتل فيها الدين مكانة هامة ذات جذور تاريخية ، أم كانت على شكل الفلسفة الحضارية أو البوطنية الشاملة ، كما هو الحال في المجتمعات التي تلعب فيها نظمها الفلسفية الحاصة الدور الرئيسي في الفكر والثقافة البوطنية مشل فلسفة كونفوشيوس في العين ، وأجزاء واسعة من شرق آسيا ، ومذهب أو فكر الد «شين تو» في اليابان . ثم اتجاه التحديث الوطني الذي حاول أن يفيد إفادة تو» في اليابان . ثم اتجاه التحديث الوطني الذي حاول أن يفيد إفادة

نقدية تحليلية واعية من دروس الثورات الصناعية والبرجوازية في الغرب الأوروبي ، وذلك بغية التعجيل في عملية تجاوز آثار عصور الاضمحلال واختصار الطريق المؤدي إلى حياة عصرية .

أما أمريكا اللاتينية فقد كانت تمر خلال القرن التاسع عشر بعصر التحرر من هيمنة إسبانيا والبرتغال التاريخية عحول رميز سيمون بوليفار العظيم . وقد إقتضى هذا الأمر أن يتجمه العديد من قادة السياسة والفكر والسلاح والاقتصاد إلى الفلسفة الوضعية التي قال بها أوجست كونت والتي امتزجت فيها مفاهيم الفلسفة العلمية والعقلانية من ناحية ، والابتعاد عن المدين أو التنكر له من ناحية أخرى تحت شعار المعاصرة والعالمية . هذا وقد ظل السواد الأعظم من جاهير الشعب ، وكذا جزء هام من الطبقات المتوسطة والشرية ملتفا حول الدين المسيحي الكاثوليكي ، ولكن بشكل عافظ تراثي ما يستطع قيادة الثورات التي انتهت إلى تأسيس نظام الحكم الجديد في الكسيك بشكل خاص ، وكذلك بعض دول القطاع الإسباني في أمريكا الوسطى والجنوبية ، وقد إحتلت البرازيل العملاقة مكانة أصبطى في هذا المجال .

٢ - ثم كان التقدم الهائل في تكنولوجيا الإنتاج في النصف الأول
 من القرن العشرين ، وتوحيد السوق العالمية ، أي باختصار شديد
 تحقيق عملية وعالمية العالم ، التي شرحناها في الفصل الأول .

وقمد رأينا .. في دراستنا للفكر والثقافة .. كيف أثـرت الأزمـة ...

الاقتصادية العالمية ، ثم حرب أصوام ١٩٣٩ ـ ١٩٤٥ في الفكر السائد ، والإيديولوجية المهيمنة ، وهي العملية التي أدت إلى ظهور اتجاهي الوضعية الجديدة ثم جاءت على أساسها البنيوية والوظيفية من ناحية ، فضلاً عن تعميق الفلسفة الفردية الذاتية التي أدت إلى بعث الفلسفة الوجودية ، وهي التي مزجت بمين فلسفة الظاهرة القائمة على أساس الوضعية الجديدة ، وبين الذاتية والفردية المتفشية بشكل لم يسبق له مثيل في المجتمعات الرأسهالية بعد إعادة بنائها في المجسينات ،

ثم جاءت مرحلة إدراك القطاعات الأوسع من هذه المجتمعات كيا قلنا ، للحدود التي لامفتر منها لعملية الإنتاج والاستهالاك والاستمتاع . وقد أدى ذلك إلى تكوين ، الفكر السالب الرافض المهيمن ، ولكنه أدى أيضا ، وهذا بيت القصيد ، إلى عودة التساؤ ل الفلسفي بشكل حاد ، وهو تساؤ ل اتسم هذه المرة ليضم أوسم الجهاهير . . . رجل الشارع في حياته اليومية من خلال وسائل الاتصال الجهاهيري ، وخاصة الإذاعة والتليفزيون والسيها .

وعادت الفلسفة ـ بعد أن أكد أهم المفكرين منذ قرن مضى أن عصرها قد ولى وأدبر ، فلا حاجة إليها ، ولامستقبل لها ليتهم شاهدوا صحوة الفكر الفلسفي في عصرنا ، والعسود إلى طرح التساؤ لات الرئيسة للفلسفة الأولى : ما الإنسان ؟ ما العالم ؟ ما الحياة ؟ ما الزمان ؟ ما التاريخ ؟ ما هو مغزى الوجود ؟ وفوق هذا

وذاك من أين ؟ وإلى أين ؟ أي ماهي مكانة التعدي والتعالي ؟

أسئلة ملحة ، كان لابد أن تقود إلى مجال التعالي ، إلى ساحـة الإيمان .

٣ - هكذا كانت • ولايزال الإشكال الجدلي في تاريخ عالمنا المعاصر • وكأنه يعيد التساؤلات المركزية الجذرية التكوينية لحياة الإنسانية إلى مكانة الصدارة بعد طول غياب .

لقد آثر رجال الإعلام في الغرب التركيز على حركة الإحياء الإسلامي الحضاري والسياسي في السنوات الأخيرة ، وهو أمر واقع بشكل مؤكد ، على تنوع مدارسه واتجاهاته ، ثم بدأت الأنظار تتجه في كافة المجتمعات إلى أن هذه الظاهرة ، أي ظاهرة الإحياء الديني تشمل كافة المجتمعات والمناطق الجيود ثقافية والدواثر الحضارية : فالعودة إلى الأصولية المسحية الكاثوليكية منذربع قرن بدءاً من البابا يوحنا الثالث والعشرين حتى البابا الحالي يوحنا بول الثاني . وصدى هذه العودة بين مئات الملايين من البشر في أمريكا اللاتينية وأوروبا ، يواكبان صحوة الأصولية المسيحية البروتستانتية في الولايات المتحدة خاصة في عهد الرئيس ريجان ، كيا أن الأصولية اليهودية المتمركزة حول جبهة ليكود في إسرائيل والدولة الإسرائيلية ذاتها ، كانت هي الأساس في شراسة العدوان الحربي والسياسي الصهيوني الذي ما كان له أن يتحقس ويستمر إلا على أساس قاصدة واسعة من التأييد الجاهيري المنبثق من فكر ديني .

ثم إن إحياء الهندوسية بشكل قوي مهيمن في الهند استثار ردود فعل دفاصية من جانب الجماعات الثقافية والوطنية والدينية الأخرى المتعايشة في إطار دولة الاتحاد الهندي ، اي أن الأصولية تستثير أصولية مضادة بطبيعة الأمر.

وبلغ الأمر حداً مؤسفاً داخس الدائرة الحضارية \_ الثقافية الإسلامية في حرب الحليج الدامية التي ماكان لهما أن تتصل بهمذه الصورة لولا تزايد فاعلية عامل الأصولية ، وردود الفعل المترتبة عليها .

وهكذا نشهد صحرة الأديان في كافة أرجاء القارة الإفريقية ، جنباً إلى جنب مع إزدياد نفوذ وفاعلية البوذية بكافة مدارسها في القارة الأسيوية جمعاء . بل وفي بعض أنحاء أوروبا وأمريكا الشهالية .

ولابد أن يتجه التحليل إلى تدقيق النظر في أسباب هذه الصحوة العالمية الهائلة \_ في الغرب والشرق والقارات الثلاث \_ والتي بدأت تؤثر بشكل ملحوظ في الجيل الجديد خاصة من شعوب الدول الاشتراكية في الغرب بشكل واضح ، ليس فقط في بولندا ودول أوروبا الشرقية ، وإنما أيضا في القطاع الأوروبي من الاتحاد السوفيتي المنتمي إلى الدين المسيحي بمختلف مذاهبه الأرثوذوكسية السوفيتي المنتمي إلى الدين المسيحي بمختلف مذاهبه الأرثوذوكسية والقطاع الآسيوي وخاصة آسيا الوسطسي المنتمسي إلى الدائسرة الإسلامية ، فهل هذه الظاهرة العالمية الهائلة بجرد رد فعيل لشازم المعضارة الاستهلاكية في الغرب الرأسهالي ؟ أم أن لها جذوراً وأسباباً

أكثر عمقاً وأصالة ؟ ولكن الظاهرة ، كها قلنا ، عالمية الاتساع . حقيقة ، وإن اتخذت في الشرق الحضاري ، وفي عمموم القمارات الثلاث مظهرها الأكثر بروزاً بشكل ساطع .

ويعود بنا التحليل إلى ماعرضنا له مراراً وتكراراً عن دور الفكر والثقافة الوطنية في حركة التحرر الوطنى. ذلك أن هدف عملية التحرير لايقف عند حد الاستقلال الشكلي إلا بالنسبة للدول التي تقبل التبعية ، وكأنها قدر لافكاك منه ، أما الأمم ذات المكانة الحضارية والتناريخية الواضحة ، وهمي تمشل القسم الأكبسر من المجموعة غير الغربية " فإنها تعمل على تحقيق مشروع وطني في معظم الأحيان ، مكوناته سياسية \_ اقتصادية \_ اجتاعية في الأساس ، وكلها في حاجة إلى إقصال الرؤية في خصوصية الشخصية الوطنية . أي ذاتية المجتمع الوطني على اختلاف طبقاته وفثاته واتجاهاته وكذا تناقضاتها وصراعاتها الداخلية ، إنه مجال الثقافة الوطنية على وجمه التحديد ، لعل من المفيد هنا أن نسجل أن فكرة إنشاء وزارة خاصة للثقافة ظهرت أولاً في روسيا السوفيتية بعد ثورة عام ١٩١٧ بغية تغيير وجهة الإيديولوجية السائدة ثم لم تتجدد إلا عام ١٩٥٦ في مصر الثورة بالذات ، ثم إنتشرت إلى العديد من دول القارات الثلاث ، بل وسلكت قرنسا نفس المسلك اقتداء بمصر عام ١٩٥٩ بغية التباعد عن تأثير الثقافة والإعلام الأمريكيين ، وكان ذلك بقيادة ديجول وأندريه مالرو آنذاك .

والثقافة الوطنية بحر واسع ، يتناول قطاعات وتيارات وعماور عديدة . كما ان مفهـوم الثقافـة الـوطنية يختلف باختــلاف أنمــاط المجتمعات وخصوصية الأمم ، ولكن هذه العناصر المتعددة لابد وأن تندرج دوماً في إطار يؤلف بينها ، يزيد من عرى ترابطها ، بحيث يصل أحياناً إلى درجة المزايدة ، وهمو أمر طبيعي في الاجتهادات الإنسانية والسياسية معا في ظروف احتدام الصراع ، ولكن الحاجة إلى هذا الإطار قائمة لايمكن إنكارها من الناحيتين العملية والمنهجية معا . ومن هنا كان السعي إلى ذلك العنصر الذي يتسم بأكبر قدر من العمومية بحيث يصلح إطارا تجميعياً . وهذا العنصر ، إما أن يكون بشكل طبيعي موضوعي المدين من حيث أنه يمثل الإيمان دون الطقوس التغصيلية وإما أن يكون الفلسفة الوطنية السائسدة في المجتمعات التي لم تحتل فيها الأديان الرئيسة مكانة مهيمنة أوحتى مكانة وسيطة الأهمية كما هو الحال في الصين واليابان وكوريا وآسيا الشرقية والوسطى عموما.

ثم يأتي مستوى ثان من التحليل السببي: لوكان الأمر يتشعب على هذا النحو في مختلف المجتمعات من سعي إلى الدين أو الفلسغة الوطنية السائدة كإطار تجميعي شامل لتحقيق الذات الجهاعية للشعب والأمة ، فهل يقتصر الأمر على تحقيق أهداف تاريخية ذات طابع اجتاعي ؟ أم أن هناك بعداً آخر ؟

تختلف الاجتهادات والإجابات ، ولكن تاريخ الإنسانية في عموم

مظاهرها ، وتنوع وحداتها ، وعلى اختىلاف مراحيل تطور ذلك التاريخ يؤكد أن ظاهرة الإيمان تخاطب بعداً يتعدى البعد الآنى والاجتاعي معاً للإنسان . ذلك هو البعد الـذي يتمثـل في السعـي لإيجاد مغزى لحياة موقوتة بين حدي الميلاد والموت . وسطكون يزداد تعقيداً . وكأن تراكم المعلومات يضاعف من عمق الشعور بجهل حقيقة الكون . ذلك أن . العلم ، ولا المعرفة ، مجالان متايزان تماما في اجتهاد الإنسان . فالعلم عثل مجموعة ماتوصل إليه الإنسان من خلال التنقيب والتحليل والاكتشاف والاختراع والإبداع ، وكذلك النظريات وللذاهب المعبرة عن هذه العملية الكبيرة المتصلة التي تفتح أبوابها أمامه دون قيود أو حدود ، بينها تعنى المعرفة بمستوى العيان ، واستشعار مغنزي مالا يترتب بالضرورة على معطيات البحث العلمي ، وتشمل طريق التعالي ، أي مستوى العلاقة القائمة بـين مستويين : مستوى الإنسان في الطبيعة ، ومستوى مابعد الطبيعة والإنسان ، دون أن يكون بينهما ترابط مباشر متسق . من هنا يتقوم الإيمان في حياة الإنسانية .

ثم يأتي الحدث المروع الفريد في تاريخ الإنسانية: فالإنسان الذي ظن أنه أصبح سيد مصيره، ومصير كوكبه « هو أيضا الإنسان الذي عرف أسرار اللرة، وبلغ حد تصنيع الأسلحة النووية التي تراكمت اليوم في مختلف الترسانات إلى درجة تكفي للقضاء على كافة مسور الحياة على وجه البسيطة عشرات المرات، بل وفي تقدير

حديث مائتي مرة أ، وقد آثار هذا التهديد الجدي الشعور بالاقتراب من الموت في أية لجفظة في كافة أنحاء العالم ، وخاصة بين شباب الدول المتقدمة . ولم يعد الموت حداً طبيعياً يفصل بين عالمين اولكنه تحول إلى ثمرة مباشرة لعمل الإنسان او إن كان الفاعل هذه المرة هو الجهاعات القيادية في عدد قليل من الدول الصناعية المتقدمة دونما وجهة إلا السيطرة أو الهيمنة أو في أحسن تقدير الحفاظ على المكانة المتميزة . وبديهي أن هذا التطور كان لابد وأن يضيف عمقاً جديداً لعودة و التعالى والسعي إلى الإيمان والروحانية على أوسع نطاق .

■ \_\_ وماذا عن انتشار هذه الظاهرة \_ أي العودة إلى التعالى والإيمان والروحانية \_ في المجتمعات التي لايلعب فيها الدين إلا دوراً ثانوياً جداً مثل الصين واليابان وكوريا وآسيا الشرقية والوسطى ؟

ذكرنا الأسباب الاجتاعية ، سواء تلك التي تترتب على حركة التقدم الصناعي المتسارع أو التي تواكب حركات وثورات التحرير . وذكرنا كذلك الخطر النووي وهنو يلعنب دوراً فريداً في اليابان بالذات ، شعباً ودولة ، إذ أن هذا السلاح لم يستعمل إلا مرتبن منذ تصنيعه ضد مدينتي هيروشيا ونجازاكي اليابانيتين عام ١٩٤٥ .

ولكن هناك عاملاً ثالثاً يبدو اليوم مشتركاً بين الغالبية العظمى من الدول ــ الأمم ذات التكوين التاريخي الواضح ، ألا وهو العود إلى الأصولية بمعناها الوطني ــ الثقاني ــ الحضاري حسب الظروف : إن

ظاهرة الموجة الواسعة من حركات الأصولية الدينية التي ذكرناها آنفأ تمتزج في أحيان كثيرة بشأكيد معنى الشخصية الموطنية المتميزة في دوائرها الثقافية والحضارية التاريخية " وقد عاد الاهتام بها بشكل ملحوظ في المرحلة الراهنة من التاريخ ، أي أن احتدام الصراع الدولي هو الذي يدفع بالدول - الأمم إلى التسلح بكافة إمكاناتها الكامنة والموروثة ، صيانة للذات الوطنية ، حتى تنفتح أبواب التطور السلمي والتغيير الجنري دون حروب . فالأصولية الدينية " وكذا السياسية تبدو وكأنها الظاهرة الأكثر شيوعاً في عصرنا . وهي تشمل من حيث الثقافة الوطنية بعد الدين في المجتمعات التي يتمتع فيها الدين بمكانة تاريخية ثابتة أو تتخذ شكل الفلسفة الوطنية الشاملة فيها الدين بمكانة تاريخية ثابتة أو تتخذ شكل الفلسفة الوطنية الشاملة في النوع الآخر من المجتمعات في آسيا الوسطى والشرقية .

إلا أن العودة إلى و التعالي والإيمان والروحية » في النوع الثاني من المجتمعات ثمتزج بشكل تكويني وثيق بالبعد السياسي الوطني كيا هو الحال في عملية الجمع بين فكر ماوتسي تونيج وفلسفة كونفوشيوس في المصين بقيادة وينج شياوينج » وبين معاني وقيم ديانات ومذاهب وفلسفات التراث الياباني القديم والوسيط مع فلسفة و مدرسة » وفلسفات التراث الياباني القديم والوسيط مع فلسفة و مدرسة » وزين » البوذية في إطار شعار « اليابان رقم (١) » الدي يتمثل في نوع القيادة السياسية الجديدة لرئيس الوزراء الحالي ناكاسونسي » نوع القيادة السياسية الجديدة لرئيس الوزراء الحالي ناكاسونسي » وهناك أمثلة موازية في دولتي كوريا وجنوب شرقي آسيا .

فالعودة إلى الجذور إذن هي الظاهرة الرئيسة في مجمال الفلسفة

والدين في عصرنا ، حيث تتبعه إلى الإبداع الذاتي في مجالات الفكر والثقافة والعلوم والفنون ، وبشكل أقرب إلى نفوس الجهاهير الواسعة فتغذي نزعة التعالي حول محوريها الديني والفلسفي حسب نوعية المجتمعات ، وظروف تطورها .

وقد أوجزنا في هذا الفصل ، إذ أن العديد من هذه المعاني يتداخل مع التحليل الذي قدمنا في الفصل الحناص و بالثقافة والفكر ٤ . بصغة خاصة ، ولأن تلك المعاني سوف تلعب دوراً تكوينياً هاماً في الباب التاني (الثالث) من بحثنا، تنقيباً عن المحاور الاتجاهية التي سوف تحدد وجهة تغيير العالم .



# الفصل التاسع السلطة الاجتماعية

لقد تدرجنا في التحليل النقدي والاتجاهي معا ، للمجالات المختلفة التي تتبدى فيها مختلف نواحي الحركة الاجتاعية في عالمنا اليوم ، على اختلاف دوائره وأنظمته . وفي الكثير من الأحيان اكانت موضوعات السلطة ، وعلاقات القوى ، والهيمنة ، والتحور ، ومعان أخوى تحت إلى صلب موضوع السلطة في المجتمع وفي دائرة العالم تواكب هذه التحليلات . وبديهي أنه أصبح لزاماً علينا أن نعرض لهذا الموضوع بشكل متخصص في هذين الفصلين الأخيرين من الباب الثاني النقدي التحليلي و لتجميع المغيوط بحيث تكتمل الصورة وتتسق مكوناتها .

-1-

وقد اخترنا مصطلح « السلطة الاجتاعية » لوصف هيكل تركيز القرار السياسي في الدائرة الداخلية للجدلية الاجتاعية - وهو ما يعنى بموضوع الدولة والشعب داخل كل مجتمع يتمتع بشخصية متخصصة على صورة الأمة - الوطن .

ونضيف بادىء ذي بند أن الدائسرة الأخسرى ، أي الدائسرة الحارجية ، للجدلية الاجتاعية هي التي تعنى بدراسة علاقات القوى بين الدول التي يتشكل منها النظام العالمي ، وسوف نعسرض لهمذه الدائرة الخارجية ، الأكثر عمومية وشمسولاً ، والتي تلعب الجيور سياسة في قلبها الدور المركزي في تفاعل متصل بالعالم الحضاري ، في الفصل التالي والأخير من هذا الباب .

#### - Y -

ويثير هذا التقسيم للجدلية الاجتاعية أي العملية الجدلية للتطور التاريخي للمجتمعات البشرية تساؤ لا له أهمية من حيث تحديد وحدات التحليل والعمل ع . ذلك أن دراسة التطور التاريخي تتايز عن دراسة التجمعات الصغيرة من الأفراد ، فهي تسعى دومنا إل التركيز على وحدات التجمع القادرة على التأثير « دون بجرد كونها مثار أهمام من المحلل فحسب . فإذا نظرنا إلى العالم « بعد أن تحققت عالمية العالم وإدراك الإنسان المعاصر لهذه العالمية منذ وقت قريب كها ذكرنا آنفاً ، فإننا نستطيع أن غيز بين خسة مستويات رئيسة أو خس نوعيات من وحدات التحليل والعمل « منها ثلاث تحتىل مركز الصدارة في ترتيب سلم الأهمية من حيث الفاعلية التاريخية .

#### 1-4

أ - الأطر الحضارية : هذه هي الدائرة الخارجية الأكثر عمومية والتي نعرفها على أساس منهج جوزيف نيدهام بدائرة الحضارة الهندو - آرية ، ودائرة الحضارة الآسيوية حول الصين .

ب - المناطق الجير - ثقافية : إنها الدائرة الوسيطة وهمي غالبا -- ١٤٧ -- متداخلة على نحو مشوش مع الدائرة الحضارية • ويمكن بشكل متوسع تحديد المناطق الثقافية التالية :

١- داخل الدائرة الحضارية الهندو ـ آرية .

ـ العصور المصرية والفارسية القديمة والعصور القديمة في بلاد الرافدين .

ـ العصور الإغريقية والرومانية القديمة .

ـ المنطقة الثقافية الأوروبية .

... منطقة أمريكا الشهالية الثقافية .

- الأجزاء الرئيسية من المنطقة الثقافية الهند أوروبية - الهندو آرية في أمريكا اللاتينية .

\_ المنطقة الثقافية لشبه الصحراء الإفريقية .

٢ .. داخل الدائرة الحضارية الصينية:

ـ الصين ـ

ـ اليابان ـ

ـ منغوليا ووسط آسيا .

ـ فيتنام وجنوب شرق آسيا .

- اوقيانوسيا ( المحيط الهادي ) باستثناء إستراليا ونيو زيلندا

- المنطقة الأسيرية الإسلامية الثقافية ( من إيران إلى الفيليين )

٣ منطقتان حضاريتان \_ ثقافيتان وسيطتان : وهما تجمعان بين الإطارين الحضاريين الرئيسين = وغثلان همزة الوصل بين الإطارين الكبيرين :

- المنطقة الثقافية الإسلامية وهمي جزئياً المنطقة الإسلامية العربية ، والمنطقة الإسلامية الفارسية ( مع استبقاء المناطق الثقافية الإسلامية التي تقع ضمن الحضارة الصينية ) " .

#### £ ... Y

ثم هناك العديد من التكوينات الاجتاعية المبعثرة التي لم تندمج تماماً في المجتمع القومي ، أي في الأمة ، مثل القبائل ، وجماعات الأقليات العرقية ، وتجمعات السكان الأصليين في الأمم التي تبدلت تماما من الناحية السكانية والسياسية تحت وطأة الغزو الاستيطاني الأوروبي كما هو الحال في الولايات المتحدة وأجزاء واسعة من أمريكا الوسطى والجنوبية وإسترائيا .

#### 0 ... Y

ثم هناك ، أخبراً وليس آخبراً ، وحمدة الطبقة الاجتاعية التي تلعب دوراً بالغ الأهمية في المجتمعات المتطورة اقتصادياً واجتاعياً »

أنظر الجدلية الاجتاعية ، الجزء الأولى .

وقد عرضنا لتنوع الطبقات في مختلف الأنظمة الاجتاعية القائمة في الفصل السادس من هذا الباب .

وكان التفكير التقليدي في التاريخ وعلم السياسة يذهب إلى أن الإطار الحضاري ، أي الحضارات المختلفة ، هو « وحدة التحليل والعمل ، الأكثر فاعلية في الأزمنة القديمة ، حيث امتزجت إلى حد بعيد مع مفهوم الأمة ، كما كانت الحال في مصر والصين وإبران ، ثم الإمبراطورية الرومانية وكوريا واليابان في مراحل تالية ، والأمة الإسلامية .

وقد اتمجه هذا التحليل التقليدي إلى تأكيد الانتقبال من الوحدة الحضارية إلى الأمة بمعنى الكلمة من حيث الفاعلية ، وذلك ابتداء من عصر النهضة الأوروبية ، وتكوين الدولة القومية الحديثة عبر الحروب الدينية الطاحنة حتى عصر الثورات البرجوازية ، وتأكيد مكانة المجتمع الحديث ، الرأسهالي - الليبرالي فيها .

ثم ركزت الماركسية التحليل على التناقض الداخلي في الدائرة الداخلية للجدلية الاجتاعية • أي في كل مجتمع قومي متواجد في القرن التاسع عشر وذهبت إلى تعميم هذا التحليل على كافة الأنظمة الاجتاعية المتتالية منذ القدم في التسلسل المشهور الذي قدمته ابتداء من المجتمع البدائي غير الطبقي -حتى المجتمع الشيوعي غير الطبقي الذي يتحقق عبر تسلسل المجتمعات الطبقية في النظام الإقطاعي ، فهم الرأسهالي . وقد أسهمت هذه النظرة التحليلية المجددة في فهم

الجدلية الاجتاعية على مستوى أعلى وأدق بكثير من ذي قبسل . وخاصة بالتركيز على أهمية صراع الطبقات وعلى الطابع الطبقي للسلطة الاجتاعية في كافة المجتمعات البشرية .

كما ذهبت في رؤية مستقبلية عامة إلى أن عصر الفلسفة قد أدبر أو أوشك على أن يدبر بعد أن تأكدت الاشتراكية العلمية وسيادة العقلية العلمية على الفكر والثقافة ، وإلى أن الدولة مآلها إلى المذبول التلا يجيي بعد الانتقال إلى المرحلة الإشتراكية المتقدمة ، ومن هنا قلت أهمية الأمة بالنسبة للطبقة بشكل ملحوظ مرة أخرى ابتداء من كتابات ماركس وإنجلز منذ قرن مضى وما أحذثته من ثورة شاملة في الفكر والعمل معاعل مستوى تاريخ العالم وقد أضاف ماكس فيبر بعد ذلك بعد التنوع حسب و الجهاعة المغلقة » .

ثم كان ذلك التفاعل الهائل المتصل بل والمتفاقم تحت أنظارنا الذي عرضنا له مبينين محاوره التكوينية الثلاثة ، وهو التفاعل الذي أعاد للأمة والحضارة معا أهميتهما بدرجة كبيرة ، أثرت على تطور الفكر الاجتاعي والسياسي تأثيراً بالغاً منذ نهاية الحرب العالمية الثانية ، وعلى وجه التخصيص منذ مرحلة تغيير النظام العالمي بين عامي ١٩٤٩ \_ ١٩٥٩ .

ثم بدأت ظاهرة محاصرة إمكانات تغيير العالم العاجلة مند عام 1920 وخاصة منذ استقرار النظام العالمي حول القطبين الرئيسين تحت المظلة النووية ، وكذلك ازدياد قوة الشركات متعددة الجنسيات

في العالم التابع للسوق الراسهالية العالمية ، عا أدى إلى إضعاف الأمة بشكل واضح كأداة فعالة بالنسبة لما كانت عليه منبذ مطلع القرن العشرين و وبرغم ازدياد أهميتها النسبي كها قلنا جنبا إلى جنب مع العامل الحضاري. ومن هناظهرت اجتهادات التجمع الإقليمي ، أي إقامة المنظهات والحركات التي تعبر عن نجانس مختلف المناطق الجيوئقافية في العالم العربي وأمريكا الملاتينية وإفريقيا وجنوب شرق آسيا وأوروبا السوق المشتركة ، ونصف القارة الهندية ومنطقة المحيط الهادي .. إلخ. وكأن في هذا العامل الجديد منزلة بين منزلتين ، إذ أنه يمكن مجموعة من الدول الأكثر تقارباً وتجانساً من التحرك إلى حد متوسط الفاعلية رغم قوة المراكز الكبرى المتحكمة ، وبما يعمل على متوسط الفاعلية رغم قوة المراكز الكبرى المتحكمة ، وبما يعمل على تعويض ضعف العديد من الدول الوطنية كل على انفراد .

-4 -

لنعتبر إذن أن وحدة التحليل والعمل الأكثر شيوعاً .. أي الأمة حول دولتها الوطنية تتيح لنا القدر الكافي من الإنساق ، والمجال الأنسب لدراسة حقيقة تنوع البنية التكوينية لجهاز السلطة الاجتاعية في الأنظمة الاجتاعية الموجودة حالياً في العالم سواء من حيث مستوى التقدم الإقتصادي .. الاجتاعي أو من حيث التوجه الإيديولوجي .. اللجتاعي أو من حيث التوجه الإيديولوجي ..

إن نقطة البدء التي أصبحت مقبولة لدى معظم مدارس الفكر والعمل هي أن مركز السلطة الاجتاعية يعبر عن المصالح الرئيسية للقوى الاجتاعية ذات الوزن الأكبر في المجتمع « سواء أكانت هذه القوى محصورة في طبقة اجتاعية عددة أم في قطاع منها ، أم في جبهة مكونة من عدة طبقات أو فئات . وقد ثار الجدل منذ ربع قرن ، حول دور الجيش في الحياة السياسية ، وبلغ هذا الجدل ذروته بعد أن تولى الجيش قيادة عند من الدول المناضلة من أجل تحررها في القارات الثلاث ، بشكل بدا مغايراً للأنماط التقليدية المعروفة في النظامين السائدين في العالم الغربي المتقدم .

## فهل ثمت فارق جذري ؟

إن العامل العسكري ضمن ظاهرة السلطة الاجتاعية لم يعد ينظر اليه اليوم من مناظير طوباوية ، بل واقعية ، لذا يبدو من الطبيعي الآن أن الجيش يحتل مكانة مركزية ضمن جهاز العنف العقلاني الذي يكون طبيعة السلطة ودولتها .

ويعود التحول الذي طرأ على طبيعة السلطة الاجتاعية إلى الفترة الواقعة ما بين أعوام ١٩١٧ - ١٩٤٥ وبوجه خاص إلى فترة الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى أعوام ١٩٢٩ - ١٩٣٧ ، حيث لاح أن المراكز الكلاسيكية لسلطة التقرير في المجتمعات الكلاسيكية لم تعد صالحة بما فيه الكفاية للإحاطة بسياق هاثل من التطورات تمثل في مرحلة الإمبريالية المهيمنة = وحركات التحرير الكبرى والشورات الوطنية والاجتاعية مرحلة الشورة العلمية والتكنولوجية = وهكذا تلاقت في صلب الدولة المعاصرة ( السلطة الاجتاعية ) المسارات الأربعة المتغايرة الكبرى والفاعلة في صياغة طبيعة السلطة الاجتاعية السلطة

الاجتاعية : الإشتراكية الماركسية ، الإصلاحية الكيننزية ، الحلف العسكري ـ الصناعي ، إيديولوجية التحرر الوطني .

وهذا التحول في طبيعة السلطة ذاتها ، وفي أداتها ، أي الدولة ، المجعل من هذه الأداة مركز سلطة التقرير على جميع مستويات الحياة الاجتاعية ، ومركز الحفاظ عليها ، ومركز تطورها سواء تعلق الأمر بالاقتصاد ، أو بالهيمنة السياسية ، أو بالثقافة والإيديولوجية ، أو حتى بأغاط الحياة اليومية ، وهنا تكمن الركيزة الموضوعية لظهور العامل العسكري في صلب الجدلية الاجتاعية ذاته .

إن الفارق بين دور الجيش في الحياة السياسية في القارات الثلاث وبين الأنماط التقليدية المعروفة في النظامين السائدين في العالم الغربي المتقدم يعود في حقيقتة إلى تمايز السبل الخاصة ببناء الجدلية الاجتاعية في علاقاتها مع ممارسة سلطة التقرير عبر مجرى تاريخي طويل المدى ولكنه فارق لن يبدو جدرياً كما صوف نرى بعد قليل .

وإذا ما نظرنا إلى الدول الرئيسة في الغرب استطعنا أن نضم بريطانيا والدول الإسكندينافية معاً حيث نجد أن الأحزاب السياسية في هذه الدول استطاعت أن تتكون دفعة واحدة خلال المجرى التاريخي، وبمعزل ، من حيث الجوهر، عن الغنزوات الحارجية التي تؤدي إلى تصلب عود الدولة لاعالة بوصفها الملاذ الأحير والدرع الذي لايكن الاستغناء عنه ، إن دور هذه الأحزاب يظل هاماً في عبرى عملية التقرير السياسي ، رغم أنه أقل أهمية مما كان

عليه منذ نصف قرن = ونستطيع أن نضع في إطار هذه البلدان الدول التي توجدت منذ عهد قريب ، حيث نجد فيها جهاز الدولة الذي يقوم بمهمة التركيز ، يحتل بشكل طبيعي جداً وزناً كبيراً . أما في فرنسا البلد المتوحد منذ القدم والأرض التي تعرضتن للاجتياح مراراً وتكراراً فقد كانت الدولة تشكل قبل اليعاقبة بزمان طويل الحبير الرئيسي في كل البناء السياسي ، وتلعب الأحزاب دوراً لايستهان به ولكن بمقدار ما تستطيع أن تقدم بديلاً وطنياً للدولة = اما في الولايات المتحدة = حيث لايضطلم الحزبان الكبيران إلا بدور ضئيل = فالسلطة في حقيقة أمرها تقع في أيدي الحلف العسكري - الصناعي ، أي أنها تمارس بالمشاركة بين الاحتكارات وجهاز العنف المنظم وذلك بحكم أن الولايات المتحدة أشاء حرب الانفصال عن بريطبانيا ، وضعت كإمبريالية مهيمنة ، بواسطة الاحتكارات والقسوات والقسوات وضعت كإمبريالية مهيمنة ، بواسطة الاحتكارات والقسوات

أما في دول الغرب الإشتراكية فإننا نجد سياقاً موازياً من حيث التنوع • فالاتحاد السوفيتي وريث التراث المركزي اللذي خلفه الاستبداد القيصري لم يعرف مطلقاً تعدد الأحزاب ، بينا تحافظ دول أوروبا الاشتراكية على كوكبة من الأحزاب الديمقراطية إلى جانب الحزب الشيوعي الحاكم ، كذلك نجد فيها سياقاً مختلفا من حيث الفريق المركزي • فنجد هنا تشابكاً وتراكباً بين الحزب الشيوعي وجهاز السلطة ، بحيث يشكل الاثنان حزب الدولة أو السلطة بشكل يختلف كلياً عن جميع الأحزاب في البلدان الراسهالية .

أما الشرق الحضاري فوضعه مضاير ، حيث نجد نمسوذج دول الغرب الاشتراكية : تعدد الأحزاب حول الحزب الشيوعي ، في الصين ، في فيتنام ، كما نجد الحزب الواحد في كوريا الشمالية ومنغوليا ، كذلك نجد منظومات موازية للغرب الرأسمالي - ولكن مع تزايد الدور الذي تقوم به الدولة في جميع المجالات ( الهند تشكل أوضع نموذج لذلك ) ، كما نجد فيه دولاً وطنية مستقلة أو شبه مستقلة ذات قيادة عسكرية ، أما في أمريكا اللاتينية فتقدم لنا لوحة أكثر تنوعاً ، ففيها ما في الغرب والشرق معا بالإضافة إلى الضعف الشديد في بعض الأحايين للدولة الوطنية ، كما تبذل محاولات في أحيان أخسرى لرص بنيان الحياة الاجتاعية حول دول من الطسراز الحديث .

وتظهر هذه الأمثلة إلى أي مدى كان التطور التاريخي - تشبيد البنيان الوراثي - بلهاز سلطة الدولة مختلفاً من أقصى العالم إلى أدناه ، لذا يفيدنا هنا مفهوم جرامش عن « الطبقة السياسية » المدلالة على النواة المركزية في عارسة سلطة الدولة في جميع التشكيلات الاجتاعية الاقتصادية الوطنية ، وداخل هذه « الطبقة السياسية » ينبغي أن ندرس الدور الذي يضطلع به كل عامل من مختلف العوامل التي تشكل بنيتها : أحرزاب ، جهاز الدولة ، هيئة الضباط العسكريين ، المجموعات الإيديولوجية الحاكمة ، زمنية كانت أم دينية . . . . إلخ .

إن هذا الإدراك الجديد لعملية البناء التاريخي للدولـة يؤدي إلى

نزع الهالة الوهمية عن الجيش ، وإلى وضع حد للوهم الليبرالي في نظرية السلطة ، كما أنه يوضح أسباب اختلاف دور الجيش باختلاف المجتمعات .

ومن البديهي مثلاً أن يلعب الجيش دوراً مركزياً في عملية بناء السلطة الاجتاعية في البلدان التي تفتقر إلى التراث الذي يطلق عليه اسم و تعدد التيارات السياسية و إما بسبب الطابع المركزي للدولة الذي يعود إلى عهود سحيقة (مصر و ايران و الصين و اليابان) وإما بسبب الطابع حديث التكوين للدولة الموطنية (نيجيريا وإما بسبب الطابع حديث التكوين للدولة الموطنية (نيجيريا والبرازيل و باكستان و إندونيسيا . . . إليغ) وفي البلدان التي يقوم تراثها الوطني و الثقافي الخاص على الدميج بين السلطات يقوم تراثها الوطني و الثقافي الخاص على الدميج بين السلطات الروحية والزمنية و كما هي حال الإسلام وكذلك في البلدان التي إنبثقت سلطة الدولة فيها مباشرة من نضال الشعب المسلح بقيادة وزبه الثوري (كما هي الحال في الصين وفيتنام وكوريا).

والواقع أن الفئة الصغيرة جداً من الدول التي مارست بالفعل نفوذاً مهيمناً حاسهاً على التاريخ العالمي منذ النهضة حتى يالتا ، واستطاعت أن تجمع الشروط اللازمة لبلورة منظومة سياسية متعددة من حيث الأحزاب ، وأنها تنيط بالجيش \_ بالتالي \_ دوراً من المرتبة الثانية نسبياً : هذه الفئة نفسها لايلبث جيشها أن يخرج عن دوره الثانوي بجلبة وجلجلة عند منعطف الحروب والأزمات والاقتحام الإمبريالي والثورات التحريرية ضد هذا الاقتحام الإمبريالي .

وماذا عن القطب الثاني ، أو بوجه أدق القطب الآخر في تكوين السلطة الاجتماعية ؟

إن المفهوم العام ، مفهوم الشعب ، صعد إلى المرتبة الأولى بشكل صوري \_ قانوني في مرحلة الثورات البرجوازية الديمقراطية في نهاية القرن الثامن والنصف الأول من القرن التاسيع عشر ، ثم احتل مكانة الصدارة في الفكر الاشتراكي منذ مائة عام ، إلى أن توليت الطبقة العاملة والفلاحون الثائرون مقاليد السلطة ابتنداء من ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ في مجموعة الدول التي يتكون منها العالم الإشتراكي اليوم في أربع قارات .

كما أدخل الفكر الاشتراكي مفهوم و الطبقة الاجهاعية » على نحو ما ذكرناه مراراً « فتنوع التحليل بحيث أصبح مفهوم « الشعب » يتأرجح بين سلم الطبقات الاجهاعية ، بما في ذلك الفئات الاجهاعية الداخلة في تكوينها : الداخلي « وذلك إبتداء من الطبقة العاملة الصناعية » وفقراء الفلاحين حتى الفئة الدنيا من الطبقة المتوسطة ، أي البرجوازية الصغيرة » وإن رأى بعض المحللين أنه يمكن دميج المثقفين والمهنيين في هذا المفهوم المتسم للشعب ، ولقد استمر المفهوم المضيق للشعب مقصوراً على الطبقات والفئات العاملة فقط في الريف المفيق للشعب مقصوراً على الطبقات والفئات العاملة فقط في الريف المعدين ، وهو الجو الذي أحاط بتعبير « البروليتاريا » « والفلاحين المعلمين » على وجه التخصيص ،

وسيكون لنا عودة إلى هذا التصنيف بعد حين . من خلال تحليلنا - ١٥٨ - للأنماط أو المستويات المختلفة المتتالية لوصف تحرك عامل الشعب من حيث علاقته بالسلطة الاجتاعية في المراحل المتتالية بسرعة في الغرب والشرق معا خلال القرن العشرين .

#### 1 - \$

الشكل الأول أقرب إلى المعنى الضيق لمفهوم الشعب فالمجتمع يتكون من طبقات متصارعة ويستهدف الصراع في الأساس السيطرة أو الاستيلاء على الدولة بوصفها مركز السلطة الاجتاعية بغية الهيمنة على الحياة الاجتاعية وتطورها بشكل متكامل ومطلق لايسمح للقوى الاجتاعية بالمشاركة بصورة مؤثرة في القرار السياسي والإفادة من ثياره.

تلك هي القطرية المعروفة باسم و الطبقة ضد الطبقة ، والتي كان القطاع الأعظم من القوى الاشتراكية يرى فيها رميز الصفاء المبدئي وطريق تحقيق التغيير الاجتاعي الجذري . وقد ترتب عل انتشار هذه النظرة وسيطرتها على الدولية الثالثة في عصرها الأول أن استطاعــت الــرأسهالية الاحتــكارية ، وكذلك قوى الاتجاهـات المحافظة واليمينية التقليدية أن تجمع حولها رقعة اجتاعية واسعة من الطبقات والفئات ، بما في ذلك قطاعات واسعة من الطبقة العاملة نفسها تحت شعار إعادة بناء اقتصاد البلدان المهزومة في حرب أعوام ١٩١٤ ـ ١٩١٨ ، وخاصة بعد أن تفاقمت البطالة ، وانهار أعوام كالكثير من العملات بعد الأزمة الاقتصادية الكبرى خلال أعوام الكثير من العملات بعد الأزمة الاقتصادية الكبرى خلال أعوام

١٩٧٩ - ١٩٣٧ . وكانت تلك هي الأرضية التهيئ منكنت النظم الفاشية والنازية من الحكم ، مستغلة النزعات القسومية المتطرفة ، وعزلة الطبقات العاملة في المجتمعات الصناعية الغربية على أساس نظرية و الطبقة ضد الطبقة » .

#### Y \_ £

وقد أدى انتصار الفاشية والنازية في قلب أوروبا ابتداء من عسام ١٩٧٧ ـ ١٩٣٢ إلى إعادة النظر في هذا المفهوم الضيق الجامسد المتعصب للقوى التي تمثل مستقبل دور الشعوب بالنسبة لبوتقة السلطة الاجتاعية . وعندئذ ، وعلى وجه التحديد في عام ١٩٣٤ ، ظهر مفهوم الجبهة الشعبية ضد الفاشية والنازية والحرب في فرنسا وفي الحرب الأهلية الإسبانية بدءاً من تعديل سياسة الدولية الثالثة .

والجبهة الشعبية مازالت تتكون في الأساس من مجموعة الطبقات والفشات الاجتاعية التي ذكرناها تحت تسمية المفهوم المتسع للشعب : أي أنها إمتدت من الطبقة العاملة الصناعية ، والفلاحين المعدمين ، حتى الفئات الوسيطة من الطبقة الوسطى البوضافة بعض الشخصيات المرموقة في الحياة الثقافية والاجتاعية الوطنية . ولمكن الروية الأساسية ظلمت هي روية الصراع الطبقي التقليدي وإن كانت شراسة النظم الفائية قد بلغت المدى الدي اضطر قيادات الطبقة العاملة البياسية إلى أن تسعى لأوال مرة منذ عام ١٩١٧ في أوروبا إلى الحليف التاريخي المرحلي .

ثم جاءت الحرب العالمية وأحدثت تغيراً هاثلاً في ترتيب علاقات التحالف بين الدول الرأسيالية الديمقراطية من ناحية ، ودولة العلبقة العاملة في الاتحاد السوفيتي من ناحية أخرى منذ عام ١٩٤١ ، فإن كان التباريخ العالمي يضرض فرضاً اجتاع الكلمة ، رغسم حدة التناقضات والمناورات أثناء الحرب إلى درجة تقسيم مناطق النفوذ في العالم في يالتا عام ١٩٤٥ ، فهل كان من المعقول ألا يؤثر ذلك على التكوين الداخلي للجبهة الشعبية ؟

ومرة أخرى " تمثل رد فعل القيادات السياسية في غتلف الأقطار بالنسبة لحركة العالم ، في الانتقال من " الجبهة الشعبية » ضد الفاشية والنازية والحرب إلى مفهوم « الجبهة الوطنية » من أجل إعادة بناء الوطن خاصة في أوروبا الغربية التي خربتها حرب أعوام ١٩٣٩، ما الوطن خاصة في المرحلة التالية بشكل مباشر لانتصار الحلفاء . هكذا تكونت حكومات الجبهة الوطنية في فرنسا الديجولية وإيطاليا والنرويج وبعض الأقطار الأخرى في أوروبا الغربية » ولكن إعلان مشروع مارشال لإعادة بناء أوروبا عام ١٩٤٧ » ثم بدء الحرب الباردة بين هذا التاريخ ، وتكوين حلف الأطلنطي عام ١٩٤٩ أديا الباردة بين هذا التاريخ ، وتكوين حلف الأطلنطي عام ١٩٤٩ أديا الباردة بين هذا التاريخ ، وتكوين حلف الأطلنطي عام ١٩٤٩ أديا

وقد لعب الحزب الشيوعي الإيطالي دوراً متميزاً بين عموم القوى السياسية في الغرب ، فقد أعلن رئيسه تولياتي في هذه المرحلة بالذات

نظرية و تعسدية المراكز، في العالسم الاشتسراكي معترفاً بذلك بالمشروعية التباريخية لشورة الصبين العظمسى ، وكذا باستقسلالية القرار ، وخصوصية الأهداف السياسية لليسار الوطني في كافة البلدان ، ثم تلاه الزعيم الراحل برلينجوير بإعلان نظرية ، المهادنة التاريخية ۽ في نفس المرحلة التي دخلت فيها الدولتان العظميان في جو الوفاق بينهما تحت المظلة النووية " مما أدى إلى تقليل خطر الحسرب العالمية من ناحية ، بينا جد إمكانات التحسول الاجتاعي الجلري في عدد كبير من الدول من ناحية أخرى . وكان المقصسود من هذه النظرية أبعد بكثير من عجرد وضع الصراع الطبقي في المقام الثاني من الأهمية ، بل إنه ذهب إلى السعى لتحقيق الائتلاف بين الاتجاهات التكوينية . أو بتعبير آخر بين مدارس الفكر والعمل التكوينية للأمة بشكل ثابت يمتد مدى طويلاً ، على أساس مشروع اجتاعي ـ وطني مقبول لدى الطرفين المكونين للمجتمع الوطني اللذي تمكن منه الجمود ( الديمقراطية المسيحية والشيوعية في إيطاليا . الديجسولية والشيوعية في فرنسا ، ثم تحققت هذه الرؤية في الحلف الوثيق بين الاتماه الكاثوليكي الديمقراطي - المحافظ وبين الحزب الاشتراكي في إسبانيا بفضل ورئاسة الملك خوان كارلوس). وقد انطلقت قوى الإرهاب موجة تلو موجة لتدمير هذه الصيغة ، وكان رمز ذلك اغتيال ألدو مورو زعيم القطاع المتقدم في الديمقراطية المسيحية في إيطماليا إنذاراً لمن يفكرون في الحذو حذوه .

ثم جاء الدلاع الحرب الباردة الثانية ابتداء من تولي الرئيس

رونالد ريجان الحكم في الولايات المتحدة عام ١٩٨٠ فتوقفت العملية حتى حين .

#### 1 - 1

كيف يمكن إذن الجمع بين إيجابيات هذه الرقى المختلفة وخاصة مفهوم و الجبهة الوطنية ، ثم و المهادنة التاريخية ، من ناحية ، وبين تنوع بل وإعادة تشكيل البناء المداخلي الهيكلي للطبقات في عصر المرحلة الثانية للثورة الصناعية أي الثورة العلمية والتكنولوجية من ناحية ثانية ، وكذا المتغيرات الهائلة التي طرأت على الموقف العمالي منذ عام ١٩٤٥ ؟ كيف نفيد من الفهم الجديد الواقعي لدور الجيش في الوطن ؟

من هنا انبثقت اجتهادات متعددة: أولها ذلك الاجتهاد لتحديد مكانة الجيش في الأمة . ثم كان ظهور مفهوم الشعب العامل منذ سنوات قلاثل وخاصة في إطار المائدة المستديرة السنوية و الاشتراكية في العالم » التي تنعقد منذ عشر سنوات في مدينة ساف تات بيوغوسلافيا ، وهو مفهوم يسعى إلى توسيع رقعة الدائرة الشعبية لتضم عهال المدن والفلاحين والموظفين والحرفيين والجنود والضباط وصغار المنتجين والمثقفين ، بشكل يوازي مفهوم قسوى الشعب العاملة الذي صاغته ثورة مصر بقيادة جمال عبد الناصر في مرحلتها المثانية .

كانت تلك اجتهادات متنوعة كها قلنا ، تكونت في مرحلة واحدة

من التاريخ « أي مرحلة التحول الكبرى بين عامي ١٩٤٩ ـ ١٩٧٣ بغية فتح الثغرات لعملية تغيير العالم .

ومن هنا ، من هذه الأرضية انبثق مفهوم و الجبهة السوطنية المتحدة و الذي يمنح كافة هذه العناصر دورها التاريخي في صياغة مستقبل العالم . وبهذا الشكل يبدو تركيب الجبهة الوطنية المتحدة غتلفاً إلى حد بعيد عن المهارسات التي كانت سائدة حتى الآن ، وهذا الاختلاف يتمثل في وجهين : . الأول خاص بتركيب الجبهة ذاتها ، والثاني يتعلق باستمرار ودوام الجبهة المتحدة ، أي ما إذا كانت المشكلة خاصة بالتكتيك السياسي أم بالإستراتيجية السياسية .

فهاذا عن تركيب الجبهة الوطنية المتحدة ؟ ، من وجهة نظرنا فإن أمثل وأفضل تركيب داخلي للجبهة المتحدة إنما يتمثل في الربط بين مجموعتين أساسيتين مختلفتين ، أو مستويين من العناصر التكوينية ، وذلك على النحو التالي :

أ إن المجموعة الأولى « الأكثر تقليدا ، والمشكلة من العناصر التأسيسية التي يمكن القول إن المستوى الأول من الجبهة يتالف منها « هي التي كانست موجودة في جميع الجبهات السياسية التي شكلتها قوى التحول والاشتراكية ، وكذلك جميع القوى السياسية في واقع الأمر ، وكان منطلقها هو حقيقة أن الجسم السياسي الذي يعبر عن تمايز أي تركيب مجتمعي لأية أمسة إنما يتسألف من عدد من المجموعات المتباينة : الطبقات الاجتاعية ، التجمعات الاجتاعية ،

التجمعات الفرعية « القطاعات والتجمعات المهيمنة ، والسياسية ، - - النخ وهذا هو مكان الأحزاب السياسية ومنظات اتحادات العيال « والمنظات المهنية « والتعاونيات ، والمنظات الشعبة والتعبئة الجماهيرية ، ولاتكمن هنا أية مشكلة ذات أهمية خاصة والنسبة لتحليلنا على مستوى عملية التركيب ذاته « ولكن المشكلة ستنشأ عندما نناقش استمرار الجبهة المتحدة ذاتها ، أي ما إذا كانت ذات طابع تكتيكي سياسي ، أم إستراتيجي تاريخي « كما نظرح هنا .

ب - والمجموعة الثانية من عناصر التكوين التي يتشكل منها المستوى الثاني لتركيب الجبهة المتحدة ذات طابع أكثر دقة ، وأكثر خفاء ، حيث أنه يوجد في الجزء المغمور من جبل الجليد ، وذلك لأن هذا التجمع يتألف من العناصر الكامنة وراء أوجه النشاط السياسي البادي على السطح مباشرة ، وهو بهذا كلمن في الجنور السياسية لاستمرار المجتمع ، وللوحدة التي ذكرنا أنها هي التي لها أهميتها بالنسبة للجدلية الاجتاعية ، وذلك عندما ندخل عصر عملية إدماج العالم : أي تكوين الأمم ومناطق الثقافات القومية في العالم ، وقد سبق أن شرحنا الطريقة التي تعمل بها عناصر استمرار المجتمع في الأمم ومناطق الثقافات القومية من جانب آخر على اعتبار السلطة السياسية من جانب والثقافة القومية من جانب آخر على اعتبار السلطة السياسية من جانب والثقافة القومية من جانب آخر على اعتبار المختمع على مدى توالي القرون وتتابع غتلف أشكال وومائسل الإنتساج ، والنظسم الاجتاعية السياسية

### والإيديولوجية .

وإنها لحقيقة من حقائق الحياة ، كها أنها بالمسل حقيقة سياسية وتاريخية تلك التي نشاهدها في الأمم ومناطق الثقافات والقسوميات الكبرى في العالم وهي تلك المتمثلة فيا تفرزه هذه الأمم والمناطق من الاتجاهات الكبرى في التفكير والسلوك ، وهو ما يسميه الفرنسيون بتوفيق كبير والمدارس الروحية الكبرى » وهي التي تشكل القاعدة الأساسية التركيبية التي تقوم عليها رؤى التفكير ، ورهافة الحس القومي » والمعبرة دائيا عن نفسها في بجال العمل السياسي » وهسو التجمعات الإنسانية ( التجمعات الاجتاعية والعرفية التي شكلت أيما معينة ) على أن ترتبط مصيرياً ، وتتكاتف وتنجم في تكوين شكل من الوحدة الاجتاعية المركبة للغاية ، والتي أصبح يطلق عليها اسم الأمة .

هذا التجمع أو المستوى الثاني من عملية تركيب الجبهة المتحدة سيشكل بالتاني من التكوينات ومن الرواد المثلين بأمانة لهمذه الاتجاهات الثقافية الرئيسة للتراث الثقافي .. القومي وعلى سبيل المثال فإننا إذا ما تأملنا عن كثب الحركات الاشتراكية في عدد كبير من أمم الشرق و أمس واليوم على حد سواء ، سنرى أنه عكن تقسيمها بكل تأكيد إلى قطاعات أكثر راديكالية ، أو قطاعات أكثر توجهاً للحلول الوسط ؛ أو أكثر توجهاً للثورة .

ولكننا سنجد أيضا انقساماً محورياً له تأثيره العميق داخل كل هذه

التقسيات ، فهناك انقسام محوري بـين المجموعـات التـي تنتمـي للتيارات المختلفة للتراث الثقافي .. القومي ، فبعض المجموعات مرتبطة بالتوجه الغربي والتحديثي ، وهناك قطاعات الاتجاهات الثقافية للتراث الثقافي ـ القومي في بلد معين ، بينا توجد تجمعات أخرى ذات جذور أعمق في التقليد القومي الأصلي لهذا البلد ، ومن ثم سيكون عندنا دعاة التحديث ضمن الاتجاه اليساري، وهناك سلفيون ضمن نفس الاتجاه ، كها أننا سنجد الانقسام ذاتبه بين صفوف اليمين والرجعية ، وسنجد علينا أن نتقبل أن يكون هناك في الدول ذات التراث المسيحي جماعات كبيرة بين قوى الاشتراكية التي تجد الآن ، وسوف تجد لفترة طويلة ، التوجيه والإلهام في الفلسفات المسيحية واللاهوت والأخلاقيات المسيحية ، كما نشاهد في دول مثل إيطاليا وإسبانيا وفرنسا \_ وألمانيا ، وأمريكا اللاتينية . . . وغيرها ، وفي الوقت نفسه نشاهد الظاهرة عينها في أقطار التراث الإسلامي في آسيا وإفريقية ، وينطبق الشيء نفسه على الديانة البوذية في قارة آسيا . إن السلفيين ، والتحديثين من جميع المعتقدات والأديان سيكون لهم إسهام في هذا المستوى التشكيلي الثاني عند تكوين الجبهة الوطنية المتحدة ، فهم من المكونات الأصيلة والعميقة في التراث الثقافي ـ القرمي .

ولنؤ كد مرة أخرى أن هذا المستوى الثاني، أو المجموعة الثانية من العناصر التكوينية كان عمل تركيز شديد في تحليلنا نتيجة للتحرك الحقيقي والواقع الموضوعي للعمليات الجدلية الاجتاعية في عصرنا ، ولم يأت من خلال أي تحليل من تحليلات علم المعرفة ، أي أنه تم التوصيل إليه عن طريق تحقيق الأداء الفعلي للنظيم الاجتاعية - السياسية • وليس عن طريق تأويل مذاهب القرن التاسع عشر عن الاشتراكية في الغرب .

ومن الأمور الهامة في هذا الصدد إدراك أن الجمع بين هاتين المجموعتين من العناصر التكوينية لهذين المستويين التركيبين سوف يظهر مدى التفاعل المركب للغاية للقوى والتأثيرات ، وكذلك التداخل المتبادل بدين غتلف وحدات كل من هذين العاملسين والمستويين .

وهذا النمط من التفاعل الجدلي هو الذي ينبغي أن نوطن أنفسنا على التعايش معه ، لأنه هنا ، وهنا فقط يكون التناقض الجدلي بالطبيعة تناقضاً غير معتاد ولايفضي إلى انقسامات مانوية طارئة ، ولكن إلى عملية جدلية تكمل بعضها بعضا في الفكر والعمل على حد سواء .

وإذا ما تاملنا هذه الشبكة المركبة للغاية للعمليات الجداية الاجتاعية التي تتشكل وفقها الجبهة المتحدة ، فإننا سوف نواجه داخل صفوف مايسمى و باليمين ، وكذلك ما يسمى و باليسار ، بوجود قوتين رئيسيتين تشكلان المايز والتناقض الجوهريين في كل من هذين المعسكرين :...

أ ... القوى الأولى التي يمكن بل يجب تسميتها بقسوى النزعة المحافظة سواء أكانت هذه المحافظة تتخفى وراء الحصر النمطي في إطار التحسديث والتسلاؤم مع مايطلسق عليه الشورة العلمية والتكنولوجية ، أم إذا كانت تلجأ ببساطة إلى المحافظة على التراث المقديم .

ب - ومن الناحبة الأخرى ، نجد القوى الراديكالية ، قوى التحول نحو الجدرية التي تسعى دوما إلى التغلغل في جدور العمليات الجدلية الاجتاعية وتقديم سياسة راديكالية قادرة على إعادة تركيب تأثير هذه الجذور الحقيقية على الحياة السياسية .

وعند نقطة الترابط بين هاتين المجموعتين من العناصر التكوينية والمتقاربتين جدلياً ، يقف الجيش ويتخف مكانه بعسورة بارزة واضحة « سواء أكان ذلك في الأمم العريقة أم في الدول القومية الحديثة « وبينا تعكس الغالبية العظمى من الضباط بطبيعة الحال توازن القوى الاجتاعية ، السياسية في أي مجتمع معين ، فإن شاغلهم الأساسي ينصب على المحافظة على النظام في المجتمع ، وكذلك صيانة استقلاله في مواجهة قوى الهيمنة الخارجية ، إلا أنه أصبح واضحاً على نحو متزايد أن القوات المسلحة أخذت تكتسب تدريجياً « في الوقت نفسه ، دوراً أكبر ومتزايداً في الشون متزايد على المتعمل متزايداً على المتعمل متزايد على استقلال ذاتي سياسي ، يصل إلى حد التصرف أحياناً باعتبارها على استقلال ذاتي سياسي ، يصل إلى حد التصرف أحياناً باعتبارها

تشكل الطبقة السياسية للأمة بأسرها « ويحدث ذلك بشكل خاص عندما تواجه الأمة بتهديدات وغزوات أجنبية مباشرة ومتكررة ، كيا كان الحال « ولازال ، في مناطق التوتر الأقصى ( منطقة غرب آسيا ، الشرق الأوسط ، وجنوب الصحراء الإفريقية « وكذلك منطقة المحيط الهادي بنحو خاص )

وعلى أية حال فإن اتساع التجنيد الإجباري يشمل جميع أفراد الشعب بما في ذلك أغلبيته من العمال والفلاحين والموظفين الكتابيين وكذلك البرجوازية الصغيرة «قد أثار التساؤل: إلى أي حد يمكن للقوات المسلحة أن تتطور بحيث تصبح جيشاً للأمة في الظروف التي تتولى فيها القيادة ، بصفة أساسية « المجموعات الاجتاعية - السياسية المهيمنة ؟

كان ذلك على أية حال هو تراث النساصرية في مصر رداً على تساؤ لاتنا النظرية والسياسية ، إلا أنه لايسع المرء إلا أن يذكر في هذا الصدد الأمثلة الحاصة بالبونابرتية ، والمسيرة الكبرى ، وتركيا الفتاة بزعامة أتاتورك ، وكذلك المقاومة المسلحة ضد الفاشية في أوروبا ، ولا بيرون ، وجبهة التحرير الجزائرية ، وفي المقابل توحد الجوانب السلبية عندما تبدي القوات المسلحة رفضاً عنيداً للتكيف من جديد حسبها يمليه الواقع مثلها حدث في شيلي والبرتغال .

وعلى الرغم من أن القوات المسلحة تقف في مكان القلب من النياذج المتطورة الجديدة لاستراتيجيات الجبهة المتحسدة في آسيا

وإفريقيا وأمريكا السلاتينية وذلك في أشكال جد متنوعة من حيث الطرق والوسائل ، إلا أنها لم تدمج بعد في إطار النظرية السياسية والاجتاعية في شكلها السوي المعتاد .

وفي الحقيقة ليس ثمت طريق مفروش بالزهور: فلاتوجد وصغة سحرية ، ولامنبع هاد ، ولانظرية سياسية قادرة على التمييز السريع وبطريقة قاطعة بين هاتين المجموعتين ، ولكن هناك مع كل ذلك ، قاعدة وعكا رئيساً في التطبيق العملي السياسي ، ألا وهو الخط الجهاهيري أي وسيلة ومدى نجاح السياسات التي يدعو إليها كل من الاتجاهات الرئيسة في أن تكون فعالة ومؤثرة بطريق أو بالنصر ، في إحداث التحولات المحسوسة في حياة أغلبية الشعسب العامسل ومصيره = على أن يكون بطريق لايؤدي إلى تشويه الطابع القومي المحدد تاريخياً = وكذلك عملية التركيب الورائسي للخصوصية القومية القومية الذينيني أن يحدث العكس ، أي أن تساعد التحولات في تطوير هذه السيات .

مرة اخرى تأتينا المبادرة التاريخية ... مفتاح فك الحصار ... من الشرق المضاري ومن مجموعة القارات الثلاث ، وليس أدل على أهمية وخطورة هذه الريادة أكثر من شراسة الهجوم الإستراتيجي السياسي - المضاري المضاد لتفكيك الجبهة السوطنية المتحدة في المراكز ذات الإشعاع السياسي الرئيسة كها في مصر والعسين والميابان والهند والبرازيل ومنطقة تانزانيا - زيمابوي على سبيل المثال لا الحصر .

ولكن الباب مفتوح ، والتجارب ثابتة مستمرة ، بل وتزداد ذكاء وحنكة من خلال هذه المعارك .



# الفصرل العاش ثعثل الجبيو- سسياسسة

١ ـ ان نقطة البدء الواقعية لدراسة إمكانات تغيير العالم الابد وأن تكون دراسة التكوين التاريخي ، ثم التطور الواقعي ، لكلتا المجموعتين الرئيستين من الدول حول القطبين الكبيرين ـ الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتي ـ منذ عام ١٩٤٥ .

وقد رأينا من خلال التحليلات السابقة تعدد المتغيرات التي طرأت على تشكل العالم وبنائه الهيكلي منذ عام ١٩٤٥، وأنه رضم هذا أيضا ، مازالت الدولتان العظميان تمسكان بخيوط ميزان القوى العام في المعاتوى الشكلي الأكثر عمومية على أقل تقدير ، وقد رأينا أن هذا التوازن يؤدي بالفعل إلى محاصرة فرص إيجاد الحلول الواقعية للمنازعات الرئيسة المتصلة بل والمتفاقمة في مناطق الصدام في الدائرة غير المركزية ، أي في القارات الثلاث كها حددنا من قبل .

1 - 1

لقد مر نظام التوازن العام بين الدولتين العظميين منذ عام ١٩٤٥ بعدة مراحل تمثل كل منها مستوى مختلفاً من حيث شكل التناقض ودرجة حدته دون المساس بالجوهر.

التجميص خلال أعوام ( ١٩٤٥ ـ ١٩٤٧ / ١٩٤٩ ) .

وكان أساس التعامل بين الدولتين العظميين في تلك المرحلة يتمثل في « القدوة الميدانية » لكل منهيا « خاصسة في القسارة الأوروبية ، وبدرجة أقل في منطقة الشرق الأوسط وجنوب غرب آسيا ، فضلاً عن منطقة شيال المحيط الهادي وشيال شرق آسيا » وهيا المنطقتان اللتان تتقاطع فيهيا دواثر التأثير والنفوذ الثلاث الأمريكية والسوفيتية ثم الصينية ابتداء من الستينات . وبديهي أن جو التحالف والوثام الذي فرض نفسه موضوعياً على الدول المعادية للفاشية بين عامي التهديد المشترك » وبعد أن حل ترومان على روزفلت الضالع في فهم معالم الموقف العالمي في رئاسة الولايات المتحدة معتمداً على القوة النووية الجديدة وعلى أن بلاده لم تعرف الآثار التدميرية للحرب على أرضها ، ولم تلق طعم الاحتلال مثل جميع الدول المقاتلة الأخرى في المسكرين .

## ب \_ مرحلة الحرب الباردة أعوام ( ٤٧/ ٤٩ \_ ١٩٥٧ ) :

إتسمت هذه المرحلة باندلاع موجة من الشورات ، وحروب التحرير ، والانقلابات السياسية والعسكرية في أوروبا وفي الشرق الأوسط وشيال إفريقياوشبه القارة الهندية وجنوب شرق آسيا ثم كوبا .

أي أن الاستقرار النسبي الناجم عن الآثار المباشرة للمحرب العللية - ١٧٤ - بالنسبة للقارة الأوروبية سرعان ماتسد وحلت محله ظاهرتان: أولاهيا ، جاءت هذه المرة من الشرق والقارات الشلاث على شكل حركات وحروب تحريرية ، سواء لاقتلاع قواعد الاستعبار التقليدي ( الجزائر ... فيتنام ... كوريا. ، المخ ) أو لصد التوغل المسلح للاستعبار الصهيوني الجديد في فلسطين . وتمثلت الشائية في تجميع الدول والقوى ذات النظم الاجتاعية المتشابهة تلك الواقعة في منطقة التوائجد العسكري للاتحاد السوفيتي من ناحية ... ثم جبهة الولايات المتحدة وكبار حلفائها الأوربيين الغربيين من ناحية أخرى في أحلاف سياسية وعسكرية عددة ( حلف الأطلنطي أولا عام ١٩٤٩ ، وبعده بكثير حلف وارسو في مايو ١٩٥٥)

وقد اتجه كل من المحسكرين إلى مد نفوذه التنظيمي والحربي المحاصة معسكر حلف الأطلنطي إلى خارج الدائرة المركزية، على نحو ما تمثل في محاولات إقامة حلف بغداد الذي حالت مصر دون قيامه فتحول إلى الحلف المركزي عام ١٩٥٤، الذي تصدع عقب قيام ثورة العراق عام ١٩٥٨، ثم إقامة اتحاد دول جنوب المحيط المادي و الأتزوس و (سبتمبر عام ١٩٥١) ثم منظمة الدفاع عن جنوب شرق آسيا و السياتو و (سبتمبر عام ١٩٥٤) ، بينا كان سعي الاتحاد السوفيتي محدوداً في نطاق ضم الدول الاشتراكية المتحالفة معه مثل فيتنام وكوبا ، وأنجولا وموزمبيق واليمن الجنوبية وإثيوبيا فيا بعد لا إلى حلف وارسو ، وإنما إلى مجلس التعاون المشترك للدول الإشتراكية ( الكوميكون ) الذي أنشيء بصورة مرنة في موسكو في يناير سنة

١٩٤٩ . ولكنه ظل متميزاً عن حلف وارسو السياسي والعسكري ـ الدفاعي .

# جــ مرحلة التعايش السلمي ما بين علمي ( ١٩٥٧ ـ ١٩٦٩ ) :

وهي المرحلة التي بدأها خروتشوف بعد المؤتمر العشرين للحزب الشيوعي السوفيتي و وبوجه خاص بعد أن زال خطر التضوق التكنولوجي والإستراتيجي الأمريكي وقد شهدت هذه المرحلة القصيرة عودة إلى جو التشاور وقبول فكرة تعايش النظامين العالمين على أساس التعاون الاستراتيجي النسبي ، وقد شهدت هذه الفترة حلولاً سريعة وواقعية لعلد من الأزمات الكبرى مثل حصار برلين وأزمة الصواريخ الكوبية ، بيد أنها كانت أيضا مرحلة اشتعال الحروب الهجومية الاستعارية والصهيونية في فيتنام والشرق الأوسط على وجه التخصيص . كما ان التوازن النووي بسين الدولتين على وجه التخصيص . كما ان التوازن النووي بسين الدولتين علم وجمه المعارية فقط للاتحاد السوفيتي وهو الأمر الذي دفع كلا علم ١٩٦٦ عندما بلغ عدد القذائف الأمريكية العابرة للقارات ، ٥٠ قذيفة مقابل ٧٥ قذيفة فقط للاتحاد السوفيتي وهو الأمر الذي دفع كلا الطرفين إلى السعي جدياً للحد من خاطر الحرب النووية .

وفي غضون تلك المرحلة أيضا أعطى التدخل العسكري السوفيتي في تشيكوسلوفاكيا درساً للغرب أكبر من درس التدخل في المجر من قبل • وهو أن موسكو لن تسمح للغرب مهيا كان الثمن بسلخ أي جزء من المنظومة الاشتراكية في أوروبا ، وكان هذا الدرس يعني أن غرش أي معسكر من المعسكرين بالأوضاع الداخلية في المعسكر الأخر يعني الاخلال بتوازن القوى المستقر ، ثم تلا ذلك انفشاح المانيا الغربية بعد وصول الاشتسراكيين إلى الحسكم على الشرق الأوروبي الاشتراكي بتشجيع من مناخ التعايش السلمي ، مما أزال أكبر عقبة أوروبية أمام مشروعات تحقيق الأمن الأوروبي ، وكان ديجول في فرنسا قد سبق برانت مستشار المانيا الغربية الاشتراكي إلى القيام بمبادرات مستقلة لتعميق التفاهم مع الاتحاد السوفيتي وكذا القيام بمبادرات مستقلة لتعميق التفاهم مع الاتحاد السوفيتي وكذا الصين وخاصة بإدخال فرنسا في مصاف الدول النووية .

## مُرحلة الوفاق من عام ( ١٩٦٩ الي عام ١٩٨٠ ) :

كانت هذه مرحلة الواقعية السياسية الدولية بمعنى الكلمة . ذلك أن الرئيس الأمريكي نيكسون وقد أدرك تفوق الولايات المتحدة في كافة المجالات قرر وضع حد لحرب فيتنام بالتراجع أمام القوى الشورية هناك عام ١٩٧٣ ه وركز على الحد من خاطر الحسرب النووية ، أولا بالتفاهم بين الدولتين النوويتين العظميين من خلال عادثات سولت الأولى سنة ( ١٩٦٩ ) ، ثم البدء في عادثات سولت الشائية أثناء زيارة نيكسون لموسكو عام ( ١٩٧٧ ) ، وقد وجد نيكسون في ذلك كله طرفاً واقعياً واعياً في شخصية الرئيس السوفيتي بريجنيف ه وفي الوقت نفسه سعى الرئيس الأمريكي للتقليل من عدد الدول اللرية المتوسطة ( الصين ، فرنسا ، بريطانيا ) .

وجاءت حرب اكتوبر في الشرق الأوسط عام ١٩٧٧ لكي تشكل عاملاً مركزياً في الاستقطاب لمجموعة التناقضات والمؤثرات الجديدة في قلب مرحلة الوفاق ، وخاصة بعد ما ترتب عليها من تحول البترول من سلعة إلى سلاح ، وتأثير ذلك على اقتصاديات الدول الصناعية المتقدمة في الغرب الأوروبي ، وبدرجة أقل في اليابان ، وقد سجل الرئيس نيكسون الإنجازات الثلاثة الرئيسة للولايات المتحدة أثناء رئاسته وذلك في خطاب استقالته الرسمي بعد اضطراره لترك السلطة ، في أغسطس عام ١٩٧٤ بانها : العصل على إصادة الصين ربع المعمورة ، إلى إطار الحياة الدولية ، وإنهاء جو المعدام مع الاتحاد السوفيتي ، والبدء في طريق حل التناقضات بالوسائل السلمية على أساس ميزان القوى الواقعي ، وأخيراً احتضان العالم العربي بعد مرحلة من العداء المتصل ، وذلك اعترافاً بمكانته بعد حرب أكتوبر .

### و ... موحلة الحوب المياردة الجديدة عام ( 19۸1 ) :

بدأت هذه المرحلة بمجرد تولي الرئيس ريجان رئاسة الولايات المتحلة في التاريخ المذكور . وهدفها هو استعال تقدم الولايات المتحدة الحائل في مجال الاقتصاد والتكنولوجيا لإعادة بناء التفوق الحربي - الاستراتيجي الأمريكي من جديد بعد ما أحدثته فيتنام من همزة عمينة في وجدان الجبروت الأمريكي داخلياً وعالمياً ، وقد ترتب على هذه السياسة عدة نتائج مازالت تتفاعل أمامنا في اتجاهات

متباينة : إحياء الاعتزاز الوطنى والشعور بالتفوق لدى الشعب الأمريكي ، وخاصة جيل الشباب منه ، الذي رأى في قيادة ريجان تحقيقاً لحلم الآباء المؤسسين لأمريكا المستقلة ، وتجسيدا لمشروع وطني أو تجديداً للمشروع الحضاري الغربي ـ الأمريكي الكبير، ثم تولي أندروبوف رئاسة الاتحاد السوفيتي وسعيه المذكي لتقليل حدة التوتر مع الصين من ناحية ، ومحاولة إحداث تغرة بين أوروبا الغربية والولايات المتحدة وذلك بالتنديد بالطابع الاستفزازي لسياسة ريجان الإستراتيجية ، خاصة في البعد الجديد الذي أطلق عليه ، حرب النجوم ، أي نشر تكنولوجيا التسلح المتقدمة في الفضاء . ثم الفاعلية المتزايدة لسلاح الغذاء ، وأدوات الدعم المالي والاقتصادي الـدولي تحت السيطرة الأمريكية للعديد من دول القارات الثلاث ، وأخيراً رد الفعل العكسى أي إدراك قطاعات واسعة من الرأي الأمريكي والأوروبي لصحة شعور الدول الاشتراكية والقارات الثلاث بخطر حرب نووية جديدة يمكن أن تقضي على البشرية .

ومن هنا بدأت المحاولات الأولى لإيجاد نوع من تجديد روح التفاوض بطريقة لم تتحدد بعد « قد تمتزج فيها أساليب مرحلتي الحرب الباردة والوفاق معاً .

... Y

وينتقل بناالتحليل الآن إلى ساحة دراسة المتغيرات التي طرأت على مختلف المناطق الجيو سياسية ، وعلى القطاعات المختلفة من العالم

المعاصر، ابتداء من الجدلية الاجتاعية في الدائرة الداخلية أي تفاعل القوى داخل الدولة ـ الوطن ، وداخل المنطقة الجيو ـ ثقافية ، والجيو ـ سياسية ، وعلى أساس تأثر هذه الوحدات السياسية ـ الاجتاعية المختلفة بتطور علاقات القوى بين الدولتين العظميين عبر المراحل التي ذكرناها آنفاً ـ

1 - 1

## تطور قطاع الاستميار في العالم الغربي :

إن تطور الاستعار ، من الاستعار التقليدي إلى الاستعار المهيمن بعد من أهم معالم النظام القائم حالياً في العالم ، فقد تصدعت الإمبراطسوريات الاستعارية التقليدية ، إنجلترا ، فرنسا ، المانيا ، إيطاليا - بلجيكا - هولندا - والبرتغال من جراء الحسائر الفادحة التي لحقت بها أثناء الحرب ، ثم وبشكل خاص نتيجة مباشرة لانطلاق الثورات والحروب التحريرية الوطنية بشكل فعال في أرجاء آسيا وإفريقيا .

ثسم إن الشراكم الهائل للأسلحة في أهم الدول الصناعية المنتاصرة ، وخاصة الولايات المتحدة أدى إلى نشأة المؤسسة الصناعية ما العسكرية ، أي إلى الارتباط العضوي بسين أكثسر القطاعسين الاجتاعيين تقدماً من حيث تركز القدرات المالية والتنظيمية وكذلك العلمية والتكنولوجية بحيث أصبح هذا القطاع هو المسيطر الفعلي

على جهاز الحكم في الـولايات المتحـدة ثم في حلفائهـا في حلف الأطلنطى .

ولكن كيف تستعمل هذه الطاقة الجديدة الهائلة في العصر الذي السعت فيه رقعة حروب التحرير ؟

الحق أن المجموعة الصناعية \_ العسكرية هي التي دفعت بالثورة الصناعية إلى مرحلتها الثانية • مرحلة الثورة العلمية والتكنولوجية بما كرسته من ميزانيات وحقول تجارب الاحد لهما أمام تطور البحث العلمي وتطبيقاته التكنولوجية وكانت هذه المؤسسة وبشكل جدلي في المقام الثاني • أكثر المؤسسات الاجتاعية إفادة من الشورة العلمية والتكنولوجية .

ومن قلب هذه المؤسسة الجديدة تكونت بالتدريج مجموصة من الأفكار مؤداها أن الأمر قد حان لبسط سيطرة شاملة على كل معالم الحياة وقطاعات النشاط وليس فقط على اقتصاديات الأقطار التابعة . بل إن الاستعار المهيمين من واجبه أن يقدم المناهج التفصيلية لمختلف أنواع التنمية وكي يسيطر عليها بالتمويل والخبرة الفنية والمسائدة الظاهرية بحيث يمكن أن يبعدها عن أهداف التغيير الثوري للمجتمعات التابعة ويقتل فيها تماما كافة الطاقات التي يمكن توظيفها في احداث تغيير شامل للعالم .

كانت هذه الأفكار المركزية ... المحاصرة بالاحتواء دون القهر المباشر هي رسالة كتاب لعله أهم ما ألف حول الإمبريالية منذ كتاب لينين

الشهير، وقد وضعه روبسرت ماكنارا رئيس البنك الدولي آنـذاك ووزير دفاع الولايات المتحـدة إبـان اشتعـال حرب فيتنام بعنـوان وجوهر الأمن ۽، وفيه تناول ماكنارا أسباب الفشل في فيتنام ليخطط مسار النجاح في عملية الهيمنة على العالم على الصورة التي ذكرناها

وهكذا إذن تكون الاستعمار المهيمن حول مركزه الأوحد الولايات المتحدة الأميركية ، بعد عام ١٩٤٥ ، وخاصة بعد تصفية الاستعمار التقليدي الذي كانت تنزهمه إنجلترا وفرنسا وألمانيا وإيطاليا واليابان . لقد تمزقت هذه الدول وتطاحنت في حرب أعوام ١٩١٤ ، واليابان . لقد تمزقت هذه الدول وتطاحنت في حرب أعوام ١٩١٤ ، هذه ١٩١٨ ، شم في الحرب العالمية أعوام ١٩٣٩ ، وعرجت من هذه الحروب في حالة بالغة من الإنهاك .

وهنا بدأت الولايات المتحدة تحتل مكانة الإمبراطورية المركزية في الغرب وفي قطاعات كبيرة من العالم ، ففي سنة ١٩٤٥ احتلت ألمانيا واليابان ، ونشرت قواعدها وقواتها وطرق اتصالاتها عبر غرب أوروبا وجنوبها حتى اليونان وتركيا في عام ١٩٤٧ ، وهذا هو النظام الذي كرسه حلف الأطلنطي بقيادة أمريكية عام ١٩٤٩ ، ثم دخلت الولايات المتحدة في حرب ضارية للسيطرة على كوريا لمدة ثلاثة أعوام بدءاً من عام ١٩٥٠ ؛ كها تولت قيادة الحرب ضد الحركة الشورية التحريرية في فيتنام من عام ١٩٣٥ إلى عام ١٩٧٧ . وقد تشعب التحريرية في فيتنام من عام ١٩٩٥ إلى عام ١٩٧٧ . وقد تشعب التحرك الأمريكي إلى درجة بعيدة : القضاء على نظام الرئيس آربينز في جواتهالا عام ١٩٥٤ ، إنزال قوات حربية في لبنان للمرة الأولى

عام ١٩٥٨، عاولة غزو كوبا في خليج الجنسازير ؛ التدخل لفرض نظام حكم موال في زاثير بعد خروج بلجيكا من عام ١٩٦٠ إلى عام ١٩٦٤ " تفكيك قواعد الصواريخ السوفيتية في كويا سنة (١٩٦٢) ، قلب النظام في سان دومينجو سنة ١٩٦٤ ، وقبل هذا وذاك القضاء على حكم مصلق الوطني في إيران وإعادة الشاه أعسوام (٥١ - ١٩٥٣) ثم الحسرب الواسعة في فيتنام ولاوس وكمبوديا ، بالإضافة إلى التدخل المتصل السياسي والاقتصادي والدبلوماسي والإستراتيجي في حروب إسرائيل ضد مصر وسوريا والأردن وحركة التحرر الفلسطينية ثم لبنان من عام ١٩٤٨ حتى يومنا والأردن وحركة التحرر الفلسطينية ثم لبنان من عام ١٩٤٨ حتى يومنا مذا ، وسلسلة عاولات ضرب انظمة الحكم الوطنية في العديد من بلدان القارات الثلاث من قلب نكروما في غانا مرورا بتحطيم سوكارنو في إندونيسيا وقلب نظام الليندي في شيلي إلى غزو جرينادا عام ١٩٨٧ .

وقد صاحب هذا الانتشار للهيمنة الإمبريالية تقدما جديدا هائلا في الأسلحة الاستراتيجية التقليدية والنووية ، عما اضطر الاتحاد السوفيتي إلى الدخول في سباق للتسلح . وقد زاد من خطورة الأمر أن الولايات المتحدة ، من الناحية الجيو-سياسية تمثل منطقة متصلة من الناحيتين السكانية والجغرافية بين المحيطين الرئيسين الاطلنطي والحادي • وعلى الضفة الاخرى من كليهما يوجد أهم مركزين للتركيز السكاني والإنتاجي في العالم • ففي قطاع المحيط الأطلنطي نجد

الولايات المتحدة وأوروبا ؛ وفي قطاع المحيط الهادي نجد الولايات المتحدة وآسيا الشرقية والوسطى وجنوب شرق آسيا وكذلك دائرة إستراليا ونيوزيلندا في جنوب المحيط الهادي . أي أن هذه المركزية الجغرافية الفريدة من نوعها في العالم جاءت لتضاعف من تأثير عوامل التقلم والهيمنة الأخرى .

#### Y \_ Y

تطور قطاع الاشتراكية في العالم .

أ) خرج الاتحاد السوفيتي من الحرب العالمية الاخيرة منتصرا من الناحيتين الحربية والسياسية ، وإن كان في حال من الضعف النسبي في كافة المجالات الأخرى السكانية (إذ تراوح عدد الضحايا بين ٢٠ ، ٣٢ مليون حسب التقديرات المختلفة) ، وفي المجالات الاقتصادية بعد تدمير معظم المدن في القطاع الأوروبي غرب الأورال ، وتفكيك الصناعات ونقلها إلى سيبيريا وآسيا الوسطى ؛ والمواصلات فضلا عن ان موقعه الجغرافي .. الجيوسياسي هو موقع القارة ذات الحدود المترامية ، ومعظمها متاحم لدول غير حليفة أو صديقة في آسيا خاصة بعد نشوب النزاع الصيني السوفيتي ، منذ عام صديقة في آسيا خاصة بعد نشوب النزاع الصيني السوفيتي ، منذ عام

وقد عمد الاتحاد السوفيتي أولا وقبل كل شيء إلى تأمين حدوده الغربية ضد تكرار غزوة حربية جديدة بقيادة حلف الأطلنطي ؛ ومن هنا كان تكوين الكتلة الاشتراكية في أوروبا الوسطى والشرقية بقيادة

الأحراب الشيوعية الموالية للاتحساد السوفيتسي ، كما بدأ الاتحساد السوفيتي يعيد بناء اقتصاده الصناعي التقليدي والمتقدم معا ويجدد تسليح وتنظيم جيوشه ، ثم سعى سعيا حثيثا لكي يلحق بالتحدي الأمريكي في مجالي التسلح النووي وغزو الفضاء ، وقد سبب هذا المجهود الهائل ضغطا متواصلا على قطاع الإنتاج الاستهلاكي كان لابد منه في هذه الظروف التاريخية القاسية .

وقد ترتب على هذه العوامل بالإضافة إلى العوامل المناخية شديدة البرودة أن اتجه الاتحاد السوفيتي إلى استيراد القمح بكميات متزايدة خاصة من الولايات المتحددة منذ أواخر عهد خروتشوف بحيث أصبح هذا البعد عاملا هاما في صياغة القرار وتمسك الاتحاد السوفيتي بضرورة التعايش السلمي والوفاق بوصفها ضرورة حيوية بمعنى الكلمة وليس مجرد ضرورة سياسية إيديولوجية .

ولا شك أن هذه الأسباب جعلت الاتحاد السوفيتي شديد الحرص على الدعم غير المحدود للشورات السوطنية والتحريرية مند بداية السبعينيات اللهم إلا تلك التي ارتبطت معه بمعاهدات سياسية وعسكرية ثابتة ؛ وجعلته يتخذ من جميع المنازعات التي قد تؤ دي إلى بجابهات عسكرية مواقف تتسم بهذا الحرص ، وقد تأكدت هذه المعاني الجديدة ، مصحوبة بقدر أكبر من الحريات الداخلية ابتداء من المؤ تمر العشرين للحزب الشيوعي السوفيتي عام ١٩٥٦ .

(ب)

ثم بدأت حركة التنوع والتشعب داخيل العالم الاشتراكي ، ابتداء من خروج يوغوسلافيا سنة ١٩٤٨ عن إطار الزعامة السوفيتية واختارت لنفسها طريقا مستقلا عايدا بين المعسكرين ، يسعى أيضاً إلى التاليف بين القوميات المختلفة وتحقيق معدل متقدم من الإنتاجية الإشتراكية بوامطة سياسة التسير الذاتي .

ثم كانت أزمة البانيا مع الاتحاد السوفيتي وحلف وارسو ، إذ رفضت البانيا التنطيد بستالين وطردت من الكتلة الاشتراكية السوفيتية سنة ١٩٦١ ، وظلت متحالفة بعد ذلك مع الصين اقتصاديا وإيديولوجيا بين عامي ١٩٦٨ و ١٩٧٨ .

(--)

ولكن الحدث الأكبر والأكثر أهمية هو تطور الصين بعد انتصار حرب التحرير الكبرى وإقامة جهورية الصين الشعبية في أول أكتوبر عام ١٩٤٩ وهي تنطوي على إمكانية هائلة : وحضارتها تمتد بلا انقطاع عبر خسين قرنا من الزمان وكثافة سكانية تمثل ربس الإنسانية ، ثم وحدة وطنية تؤكد معاني التضامن الاجتاعي لشعب الصين وبه أقلية ضئيلة لكنها فعالة غالبيتها من المسلمين في مناطق الحدود الغربية والجنوبية . إن عنصر القوة المتضرد للصين في هذا المجال كان ولايزال أن ثورة العبين التي إمتدت نصف قرن كانت شي شورة وطنية تحريرية بمعنى الكلمة أولا بقيادة كومنتاتج صن يات صن

ثم بقيادة الحزب الشيوعي الفتي منذ عام ١٩٢٧ إلى عام ١٩٧٧ الذي أسسه شين دوكسيو ثم تولت زعامته قيادة مركزية برئاسة ماوتسي تونج وشواين لاي وشوته في الأساس . كانت ثورة الصين ثورة وطنية تحسريرية في الأساس ، اختسارت دائها وعلى التوالي خط الانفهاس في الجهاهير أي خط الجبهة الوطنية المتحدة بمعنى الكلمة وذلك بالرغم من شراسة حروب الماريئسال سيانسج كاي شيك ضدها ، وهو الخط الذي نبع بشكل طبيعي من كون الصين مركزا للدائرة الأسيوية للشرق الحضاري التأليفي التجميعي من النواحي اللاجتاعية والسياسية والفكرية .

ومع ذلك الاستبدادي منذ القرن السادس عشر، وظل النظام الطبقي والتكنولوجي منذ القرن السادس عشر، وظل النظام الطبقي الاستبدادي قائيا في أرجاء البلاد بدعم منالتفسير التقليدي لفلسفة كونفوشيوس وأباطرة الصين ؛ والهيكل الصناعي منحصر في المدن الساحلية على المحيط الهادي ، وفي منطقة العاصمة القديمة فان كينج وبينها وبين بكين ، وفي بعض أنحاء منشوريا في الشيال بعد الغزو الياباني ا والأمية منتشرة على أوسع مدى فضلا عن تفشي الأوبشة والفياضانات التي كانت تؤدي بحياة مليونين ونصف مليون مواطن كل عام تقريبا .

وقد استطاعت ثورة الصين الوطنية بقيادة الخزب الشيوعي أن تقتحم هذه الصحاب وأن تقيم مجتمعا مهاسكا تقدم بسرعة هاثلة في بعض

القطاعات الطليعية إلى أن جاءت الثورة الثقافية وخاصة في مرحلتها الثانية لتفتك بالطلائع السياسية والثقافية باسم معاداة البيروقراطية . وكان لابد من تعديل المسار . وهذا ما قررته القيادة الجديدة حول وينج شيا وينج ، الوريث الحقيقي للقيادة الثلاثية القديمة ، عندما أقرت سياسة و التحديثات الأربعة ، وهي حسب ترتيب الأهمية تحديث الزراعة فالصناعة ثم العلم والتكنولوجيا وأخيرا الدفاع .

وقد اقترنت هذه السياسة الجليدة ببدء المحادثات الودية من جليد مع الاتحاد السوفيتي، في الوقت الذي اختارت فيه الصين اليابان شريكا أول في عملية التحديث ابتداء من معاهدة عام ١٩٧٨ ، كها قررت توسيع رقعة المعاملات مع القارات الشلاث ومجموعة عدم الانحياز أسوة بالولايات المتحدة وأوروبا الرأسهالية والإشتراكية معا

### 4-4

مناطق التأثير الجديدة في المقارات الثلاث:

أ ) تحتل اليابان مكان الصدارة في سلم التجارب الرائدة من حيث التغره بالنمط الذي قدمته منذ عصر ميجي وخاصة بعد عام ١٩٤٥ .
 وكذلك من حيث تأثيرها على الاقتصاد العالمي المعاصر .

إن دراسة خصوصية اليابان موضوع واسع في حد ذاته . وإن كان لابد لنا من إيجازه . ذلك أن المجتمع الياباني المتركز في الجزر الثلاث الرئيسة وحولها عشرات الجزر الأخرى ظل بمنأى عن التوغل الأجنبي حتى سنة ١٨٥٦ عندما فرض الأسطول الأمريكي بالقوة فتح ميناء نبجازاكي ، وقد استطاع هذا المجتمع المغلق أن يتغلب على الطبيعة الشاقة التي تواجد فيها بفضل صياغة نمطه المتفرد من الوحدة التكوينية ، بحيث أصبحت الأمة في عصرها الحديث ، وكذا كل مؤسسة ووحدة تكوينية فيها لاتتحرك إلا بعد أن ينصهر القرار أو الاتجاه في بوتقة الإجماع ، أو على الأقبل الموافقة الضمنية الاجماعية . ومن هنا . استطاعت اليابان أن تنفتح على كافة معطيات العالم الحديث منذ عصر ميجي ، فتستوعبها ثم تعيد صياغتها بشكل بناسب تراثها الفريد في التعبئة الوطنية الشاملة ، حتى استطاعت أن تتقدم في كافة المجالات الإنتاجية والصناعية والابتكار التكنولوجي وتقنية فتبع الأسواق التجارية الخارجية مع وضع فكرة تراكم الأرباح في المقام الثانوي تماما ، بينا احتمل توظيف الأرباح في البحث العلمسي والتطبيقي بعيد المدى المقام الأول .

إن الترسانة الراسالية الصناعية والتكنولوجية اليابانية وهي القوة الشائية في العالم الراساني تعمل باسلوب والنظام الإقطاعسي المسكري ومن حيث تنظيم العمل والعلاقات الاجتاعية المتصلة به مهتدية بسلم من القيم الموطنية والتراثية عميقة الأثر في كافة المجالات.

استطاعت اليابان بهذه الروح أن تتعدى مأساة ضربهما بالقنابس الذرية وإحراق عاصمتها طوكيوعن آخرها بالقنابل في نهاية الحرب العالمية . وكان ولايزال القرار الوطني المركزي هو أن تتفادي اليابان كل ما من شأنه أن يؤدي بها إلى ساحة تصادمات قائمة أو كامنة ، مكتفية بالمظلة الإستراتيجية التي فرضها عليها الجنرال ماك آرثر وكرستها المعاهدة الأمريكية ـ اليابانية في إبريل سنة ١٩٥٢ ، بعمد تعديل اللستور في مارس سنة ١٩٤٦ على أساس ديمقراطي ؛ وفي مقابل ذلك ركزت اليابان كافة طاقاتها لتحقيق مشروعها الوطنى الكبير ، أي أن تكون أكثر الدول الصناعية والتكنولوجية فاعلية في الإنجاز والقدرة على الابتكار والإبداع الذاتي . إن نجاح هذا المشروع مرة أخرى مع الاحتفاظ بأقل قدر ممكن من القوة العسكرية الدفاعية جعل من اليابان دولة عظمى من غط جديد في الوقت الذي اختارت الصين العملاقة لنفسها طريق عدم ممارسة طقسوس وأنماط الدولة الاستراتيجية العظمى المهيمنة .

ويكفي هنا أن نذكر أن اليابان أصبحت ثاني قوة في إنجاز المشروعات الكبرى الجديدة في القارات الشلاث كما هو الحال في العالم العربي وإفريقيا وأمريكا اللاتينية ، ويطبيعة الأنسر فإن لها الدور الأول في جنوب شرق آسيا .

وفي نفس المرحلة ، ولكن في الطرف الآخر أي في الدائرة الثانية

للشرق الحضاري ( العالم العربي) وهو قلب الدائرة الحضارية ـ الثقافية الإسلامية في آسيا وإفريقيا ، بدأت تتجمع معاني تكوين مركز جديد للقوة والتأثير في العالم . لقد تفجرت مجموعة الثورات الـوطنية التحريرية في العـديد من الـدول في مصر، وســوريا، والعراق : واليمن ، وليبيا ، والمغرب ، على وجه التخصيص ، ثم الحرب التحريرية البطولية التي أدت إلى انتصار الجزائر ۽ والمقاومة الفلسطينية . ثم حركة الوحدة العربية ابتداء من إيديولوجية البعث وكذلك من الطبقة السياسية والحركة الوطنية في مصر التي أتجهت إلى إنشاء جامعة الدول العربية سنة ١٩٤٥ ، وهي الحركة التي تلقـت دفعة كبرى بقيادة جمال عبدالناصر ليس فقسط في التجربة الأولى للوحدة العربية على شكل و الجمهورية العربية المتحدة ، من عام ( ١٩٥٨ إلى عام ١٩٦٢ ) ، ولكن أيضًا في دعسم القوى لحرب التحرير الجزائرية وثورة اليمن وحرب تحرير جنبوب اليمسن ودعم حركة فتح ومنظمة التحرير الفلسطينية ، وفوق هذا وذاك حروب مصر العربية ضد الدولة الصهيونية والدول الاستعيارية المساندة لها . وتلك مسيرة طويلة وشاقمة بلغست ذروتها رغسم التناقضات والأخطاء الجسيمة في حرب أكتوبسر عام ١٩٧٣ ، التسي كادت تستقطب القوة العربية حول قيادة مصر في حلف مع سوريا وتقـود استعمال سلاح البترول في اتجاه تحقيق نظام اقتصادي عالمي جديد .

ثم جاءت المجمة الإستسراتيجية المضادة الشاملة سياسيا

وحضاريا وكان الهدف منها محاصرة مصر وإشعبال الحروب والمنازعات بين غتلف الدول العربية في المشرق والمغرب وفوق كل هذا تهجير البترو دولارات إلى أسواق الولايات المتحدة وأوروبا الغربية المالية ، ثم فرض سياسة الإنفتاح الاستهلاكي على مصر لكسر شوكة الاقتصاد الوطني حول القطاع العام وإنشاء اقتصاد مواز طفيلي تقوده الرأسهالية السمسارية واستنزاف الطاقات البشرية والكادر السياسي بالتهجير واسع النطاق إلى الخارج وقد ترتب على هذه الضربة المحكمة المتصلة ، التي لاتزال في أوجها رغم محاولة محاصرة عدد من الأخطاء وجهاض المغزى المضاري لحرب أكتوبر وإبعاد خطر تكوين قوة عربية فعالة على الساحة العالمية .

وهنا أيضا تلعب الجيو - سياسة دورا هاثلا بشكل مباشر ، فالعالم العربي هو أقرب قطاعات الشرق الحضاري إلى خطالنار حول البحر الأبيض المتوسط وعلى ضفته الشيالية قواعه حلف الأطلنطسي الإستراتيجية ، بينا يجوب الأسطول السادس الأمريكي هذا البحر الفيق بأسلحته النووية فضلا عن استحداث قوة الإنتشار السريع للتدخل في هذه المنطقة في حالة الفرورة . كها أن مصر بالذات ، المفتاح والقائد والرأس « للعالم العربي وهي الأمة المحاصرة المفتاح والتأثير الثلاث ، وخاصة الدائرتين الأمريكية والسوفيتية . النفوذ والتأثير الثلاث ، وخاصة الدائرتين الأمريكية والسوفيتية . وفوق هذا وذاك تمثل الدولة الصهيونية ترسانة هجومية جبارة تتمتع

بتأييد ودعهم أهمه قوى الغسرب الحضماري باستثنماء القطماع الاشتراكي .

(-)

ونتدرج في التحليل إلى ظاهرة هامة للتأليف بين عدد كبير من الدول الوسطى والصغيرة في القارات الثلاث أساسا ألا وهي ظاهرة « مجموعة دول عدم الانحياز » .

بدأت هذه الحركة من مؤتمر باوندونج ثم انتقلت إلى حركة الحياد، بما في ذلك الحياد الإيجابي المناهض للاستعبار إلى أن تم الاتفاق على خطاعام بحاول أن يبعد مجموعة الدول الإفسريقية والأسيوية ويوغوسلافيا وقلة محدودة من دول أسريكا الملاتينية عن الأحلاف العسكرية وبالتالي عن بوتقة التصادمات المباشرة.

وكان الرواد الثلاثة الأول مصر والهند ويوغوسلافيا يملكون تاريخا حافلا من النضال من أجل الاستقلال والتقدم الاقتصادي والاجتاعي بعد ألحرب العالمية ، ثم انضمت إلى هذه المجموعة التكوينية مجموعة لاتقل عنها من حيث الأهمية الريادية في بجال الاستقلال ( الجزائر س تانزانيا سغينيا - كوبا - إليخ ) ، ثم جاءت موجة تلو موجة من الأعضاء الجدد ومعظمهم على صلة وثيقة بالمسكر الغربي ، بينا تميل القلمة إلى الكتلة السوفيتية ، ورأى النقاد أن هذا التكوين غير طبيعي ، وأنه يضعف من إيجابية المجموعة في المجال الدولي ، إلا أن التجربة أثبتت سنة بعد سنة أن مجموعة دول عدم الانحياز أفسحت

بالفعل مجالا للتعبير عن وجدان الأغلبية الصامتة في العالم ، وذلك في اتجاه يهدف إلى سيادة العقسل والسواقعية في السياسة ، وحسل المنازعات بطريقة سلمية ، وتخفيض مستوى التسلح والدعوة إلى نبذ السلاح النووي ، كما أنه شجع التجمعات الإقليمية الجيز . ثقافية على التقدم باجتهادات هامة كما حدث في نيكاراجوا والسلفادور وفي حرب الخليج وفي افغانستان .

### ( )

وهناك عدة دول وسيطة « داخل هذه المجموعة وخارجها بدأت تلعب دور الوساطسة السياسية ، بينا تقدمست في عجال التنمية الاقتصادية بشكل ملحوظ جعل منها مراكز قوى عكنة في مستوى وسيط بواكب إمكان تشكل نظام عالمي حول مراكز ثلاثة في مستقبل متوسط المدى « وهكذا تبدو دول مثل الهند والبرازيل ، وقد تلحق بها دول أخرى مشل إسبانيا ودولتي كوريا لو استطاعتنا التقارب ودولتي ألمانيا « وفيتنام بعد حل قضية كمبوديا والمكسيك ونيجبريا ودولتي ألمانيا « وفيتنام بعد حل قضية كمبوديا والمكسيك ونيجبريا بالإضافة إلى العالم العربي حول مصر بعد تصفية مرحلة الحرب في الفلام المعطنعة ؟

### . .

وسوف نعود إلى هذه العناصر - الحركية ذات الضاعلية ، على مستويات مختلفة ، في الموقف الدولي إذ نراها تلعب دور الفاصل الرئيسة في تشكيل الرئيسة في تشكيل الرؤى المختلفة لتغيير العالم ، .

# البابُ الثالث المنحديات والروى

## الفصل أمحادي عشر أزمة العالم - أح تعييرالعالم .؟

صيحة والأزمة وتعالى ومن قلب عواصم الدول الكبرى ومن أرض المناطق الصناعية المتقدمة ومن المجتمعات الاستهلاكية التي لاتعرف ظاهرياً أي معنى من معاني الأزمة واللهم إلا ماتشير إليه معدلات الزيادة المطردة في البطالة وخاصة في أوربا الغربية وغير أن و الأزمة بالمصطلح الفلسفي الدقيق أي عجز الانسان والمجتمع وعن أن يواجه التعايش مع ظاهرة عددة ودن أن يقتضي هذا التعايش بالضرورة التغلب على جوانبها السالبة تبدو بعيدة وان دولاب الإنتاج والاستهلاك والتبادل وكذلك انتشار المعرفة والعلم والعلم والعلم والعلم المنابة الإعلام ووسائله الحديثة الالكترونية واسعة الانتشار حمارد، فضلاً عن دوام التأثير على سائر مناطق العالم .

إلا أن هناك ظواهر عديدة تشير إلى أنّ خللاً ماقد اعترى العملية كلها . وقد حاولت مجلة « ذي ايكونوميست » The Economists البريطانية » التي تكاد أن تكون أوسيع المجلات تأثيراً في العالم الغربي وفي دوائر الاقتصاد على مستوى عالمي أن تقيس مسألة « السعادة » في نهاية عام ١٩٨٣ ، وعلى وجه التحديد في العدد الخاص بعيد الميلاد يوم ٢٤ ديسمبر ١٩٨٣ في ملف لفت الانظار باسم ﴿ النيرفانا ﴿ أي الفردوس ﴾ بالأرقام » . وقد تناول هذا الملف دراسة المؤشرات الاقتصادية » والاجتاعية » والثقافية ، والصحية ،

والمناخية ، والسياسية ، في ثلاث وعشرين دولة في مختلف القارات ، ومن مختلف الأحجام والأنظمة : السولايات المتحدة ، واليابان ، وألمانيا الغسربية = وفرنسها = وانكلتها = وابطهالها ، وكنها ، واستراليا ، والسبويد ، واسبانيا ، وسبويسرا ، والمملكة العبربية السعودية ، ، واسرائيل ، وكينيا ، والاتحاد السوفيتي ، والمجر ، والمكسيك، والبرازيل، وجزر الباهاما ، وسنغافورة ، والهند، والصين ، وسريلانكا . وقد فصلت هذه المؤشرات ، داخيل كلُّ قطاع ، إلى عدد ثان من المؤشرات الفرعية ، نحو ثيانية أو تسعة في كل قطاع من الاقتصاد إلى السياسة . ثم قامت بعملية مسح شارك فيها جميع محرري المجلة ، دون أن يعرفوا أسياء البلدان ، غير انهم اضطروا إلى الاختيار بين القوائم التي بهما أسياء المؤشرات، ثم المؤشرات الفرعية ، والأرقام ، بغية التوصل إلى أعلى مستوى من الموضوعية . وجاءت الاجابات ملفتة للنظر من حيث أنها دلت دلالة واضحمة على أن الاستقرار والثبات هو الأسماس في معظمم الاختيارات ، دون المبالفة في أية ناحية ، وخاصـة من حيث الاستهالاك . وقد أشارت الأبسواب أيضاً إلى أن المؤشرات الاقتصادية ، في حد ذاتها ، لم تحسم الأمر باي حال من الأحوال ، مع العلم بأن محرري المجلة مزيج من البريطانيين والأمريكيين ، أي أنهم ينتمون إلى البلدان الصناعية الأكثر تقدماً. ولقد دل مجمل الإجابات بوضوح على أن " نوعية الحياة " " أي ذلك المزيم الدقيق بين استقرار النظام السياسي ، وانتشار التعليم والثقافة ، والتمسع بالخريات العامة ويحقوق الانسان ، وسهولة التحرك والتعامل والتفاعل مع غتلف الأفراد والمجتمعات تلعب الدور الأول بالنسبة للعامل الاقتصادي « الكمي » الذي كان يرى البعض » ومازال ، انسه العامل الحاسم في تحديد نوعية المجتمعات ، ومسن ثم في الاختيارات الاجتاعية والسياسية . كما ان النظرة الشاملة إلى غتلف التحليلات المبنية على هذا الاستفتاء دلت بجلاء على أن مجموعة المحدول الغربية ، استراليا ، ابطاليا ، المحول الغربية ( فرنسا ، المانيا الغربية ، استراليا ، ابطاليا ، سويسرا » السويد « الولايات المتحدة ، انجلترا ، كندا ، اسبانيا ، واليابان ) تسبق في تقدمها بكثير القطاع الثاني من الدول - وهذا أمر طبيعي نظراً لنوعية المحررين المذين اشتركوا في هذا الاستفتاء التحليلي .

وبما يسترعي الانتباه في هذا الأمر \_ وقد سردناه لعرض الاشكالية بشكل محدد \_ ذلك الشعور بالرضا ، أي الشعور بأن الغالبية العظمى من اللذين شاركوا في الاستفتاء وتحليله يقبلون النمط السياسي والاجتاعي والثقافي والاقتصادي السائلة في المجتمعات الصناعية المتقدمة . فإن كان الأمر كذلك \_ ومرة أخرى ، فإن هذا المستع جاء غاية في المقة \_ فمن أين أذن تأتي صيحة و الأزمة ي ؟ ومن أين الشعارات اليومية وعشرات الآلاف من المقالات والتحليلات أين الشعارات السياسية التي الإذاعية ، والكتب والمسرحيات والأفلام والشعارات السياسية التي تتكالب و يوماً بعد يوم ، على إشعار الجهاهير الواسعة في العالم المغربي المتقدم و وبالتبعية في العالم أجمع من حيث سيطرة الفسرب على وسائل الاعلام ، بأنه ثمت و أزمة علية » ؟

لقد عرضنا « خلال هذا البحث » مراراً ومن زوايا غتلفة ، الى موضوع اشتكالية « الأزمة » » أو على الأقبل إشكالية الشعرو بالأزمة . ومن الهام « قبل الانتقال إلى دراسة الرؤى المختلفة لتغيير العالم » أن نلخص هذا التحليل المقتضب عبر مراحله الثلاث .

إ\_المرحلة الأولى، التقليدية، هي التي اقترن فيها الشعسور...
 بالأزمة بطبيعة هذه الأزمة التقليدية، أي بطبيعتها الاقتصادية.
 وكان ذلك ابتداء من الأزمة العالمية الكبرى عام ١٩٢٩ ـ ١٩٣٢.

ثم جاء تباطؤ معدل غو اقتصاديات الدول الصناعية السراسيالية المتقدمة في غرب أوربا ، أزمة عالمية جديدة ، أو تباطق في معدل غو الاقتصاديات المتقدمة . والشيء الغريب أن التصايح بوجود الأزمة وبحدوث أزمة عالمية جديدة ، صدر عن عواصم أوربا للغربية ، بعد أن اضطرت إلى دفع نسبة أعلى بكثير من ذي قبل لتغطية استيراد البترول ، بينا استمرت الولايات المتحدة في جو لايتسم بالتأزم الجلري حتى جاءت رئاسة ريجان عام ١٩٨١ لتؤكد أن الولايات المتحدة على فرض أولويتها المطلقة على عصوم القطاع الاقتصادي وكذلك الاستراتيجية السياسية الغربية ، بل والعالم ، مستغلة في الأزمة بالمعنى التقليدي ، الاقتصادي ، بعد الحرب العالمية واصادة إلى أن الأزمة بالمعنى التقليدي ، الاقتصادي ، بعد الحرب العالمية واصادة إلى أن المكالمية الأزمة لم تطرح إلا بالمعنى الاقتصادي منذ ١٩٢٩ . وهكذا إشكالية الأزمة لم تطرح إلا بالمعنى الاقتصادي منذ ١٩٢٩ . وهكذا

الاقتصادية ، استمرت من ١٩٢٩ إلى ١٩٧٣ .

ب ـ ثم جاء المستوى الثاني لطرح هذه الاشكالية ، وهو المستوى السياسي وقد افتضى هذا الطرح الثاني القيام بإقناع دائرة واسعة في مجالات السياسة والاعلام والرأي العام بأن العامل الاقتصادي ، وحده ١ لايكفي . فهذه مثلاً اليابان وقد فاقت جميع معدلات النمو الصناعي والفاعلية الاقتصادية ، برغم انعدام الموارد الطبيعية والطاقة على أرضها ، ورغم ضربهما بالقنابل المذرية في ١٩٤٥ . وهذه الصين ، ربع المعمورة ، وقد استطاعت أن تتاسك . بعد ثورة وحروب تحريرية دامت نصف قرن ، على أنقاض التخلف المتراكم مند القرن السادس عشر، ثم واجهت دمار و الشورة الثقافية » ، ورغم هذا ، عملت بجرأة وشجاعة على تعديل دفة السياسة الاقتصادية منذ ١٩٧٨ حتى تحديد المسار الاقتصادي الجديد في نهاية ١٩٨٤ ثم كانت هناك ظواهر أخرى ، متناقضة ، من طراز آخر . إن تراكم ديـون دول أمريكا اللاتينية الكبيرة لم يؤد بها إلى طريق الإفسلاس ولا الانهيار ، بل إنه شجع على التطـور نحـو الديمقراطية ، خاصة في الارجنتين والبرازيل ، وتأكدت معالم هذه الديمقراطية في المكسيك وفنزويلا مثلاً . من أين إذن عدم التناسق هذا ، بين العامل الاقتصادي والظاهرة الاقتصادية العامة ؟ هكذا ، و في هذا الجو ، نشأ المفهوم السياسي للأزمة : فالعوامل الاقتصادية ــ الاجتاعية الداخلية ، رغم أولويتها ، لاتحسم الأمر وإنما المقام الأول

للإرادة أي للقرار السياسي .

وقد أدى هذا التحسول من التحليل الاقتصادي الى التحليل السياسي إلى أن اتجهت الأنظار إلى معالجة تفاقم الصدام العالمي السياسي إلى مستوى الحرب النووية التي يمكن أن تفني البشرية ، على المستوى السياسي في المقام الأول . وذلك لأن القرار السياسي هو الذي دفع بالولايات المتحدة إلى التحدي النووي ، عما السياسي هو الذي دفع بالولايات المتحدة إلى التحدي النووي ، عما الذي أحاد الحرب الباردة الجديدة إلى الوجود في عهد رئاسة ريجان . كما أنه هو الذي دفع بالدولتين العظميين إلى السعي نحو إيجاد السبل والمسالك التي قد تؤدي إلى وضع حد لذلك التسابق القاتسل نحو المسالك التي قد تؤدي إلى وضع حد لذلك التسابق القاتسل نحو الماوية . أي أن الأزمة العالمية قائمة . ولكنها في المقام الأول ازمة المعمولية السياسية . أي منطق التعاون بسين السدول العظمسي والكبرى . أو هكذا بدا الأمر للمحللين في هذه المرحلة الثانية لتناول اشكالية الأزمة ، مرحلة التساول السياسي - مرحلة أولوية ماهو سياسي بين ١٩٧٣ وبداية الثمانيات .

ج - ثم تراكمت أحداث من نوع جديد ، حيث وجدت طريقها إلى اتجاهات وقطاعات متناقضة ، الشورة الايرانية وانهيار دولة التحديث المتغرب . وتشتت الصف العربي بعد كامب ديفيد ، وتصاعد الأصولية الدينية في قطاعات واسعة من العالم ، جنباً إلى جنب مع تساؤ لات من نوع جديد ، في الهند والعالم الكاثوليكي ، والفكر السياسي الامريكي حول ريجان ، ولاهوت التحرير في

أمريكا الوسطى والجنوبية ، والعود إلى كو نفشيوس في الصين ، فضلاً عن الأصولية الإيسلامية في الدائرة الاسلامية الأسيوية .. الافريقية . . . . السخ . تلك ظواهر جديدة لم تكن في حسبان التحليل الاقتصادي ، إذ أنها من طراز يبدو وكأنه لايحت إلى « التنمية ، و« الأزمة » . ثم تفجرت المجاعة في أفريقيا ، بشكل مروع . وبدأت تتبدى صور غريبة حقاً للعالم : تراكم الشروات والبذخ ، وتزايد الاستهلاك باطراد ، في جو يمتزج بموت الملايين ، وظهور نزعات قيل أنها انتهت ، ولاعودة إليها . وعادت قطاعات واسعة متنوعة " متباينة في الظاهر ، تطرح التساؤ لات الفلسفية الرئيسة . وعاد الإيمان بشكل قوي ، وجهاً لوجه مع انتشار الفكر العدمي والتفسيخ الخلقى وتفكيك عرى المؤسسات الاجتاعية والانسانية الثابتة في القطاعات المتقدمة من المجتمعات الصناعية. فهذا الخليط الغريب ينبىء بظهور موجة غير مرتقبة : أهمى بداية انحدار ، أم بداية حياة وعالم جديد ؟ أهمي « أزمة » من نوع جديد ؟ أم هي ظاهرة جدلية مركبة تتعدى مستوى و الأزمة ، ؟

كان هذا هو الجو ، ولايزال . ومن قلبه بدت عملية إعادة طرح المسألة ، إعادة صياغة الاشكالية : ماذا لولم تكن هذه التناقضات تعبيراً عن و أزمة » ? ماذا لو كانت بمثابة العسب المعهر المتصوح ليركان بدأ يتفجر في أعياق العالم ، منذراً بنهاية ومبشراً ببداية » بداية تنطلق من نهاية . أي ، في كلمة » عملية انقلاب شامل ، يكن

التعرف عليها وتعريفها بأنها و تغيير ابتداء من شمولها ، وتشابك عناصرها ، وتفاقم تناقضاتها ، وارتفاع معدلات سرعة التحرك بشكل غير مخطط ، ماذا لو كانت و الأزمة ، هي في واقم الأمر ، عملية ، تغيير العالم ، ؟

لو كان الأمر كذلك " فلا غرابة في شمول الظاهرة وتشابكها وترابطها الداخل العضوي رغم التناقضات ، أو من خلال هذه التناقضات على وجه التحديد . فالأزمة ليسب اقتصادية " ولاسياسية في المقام الأول . ولكنها أزمة شاملة " أي أزمة حضارية " أزمة النمط الحضاري المهيمن منذ القرن الخامس عشر ، وقد بدأت أغاط ومشاريع حضارية أخرى تتكون " بشكل أولي " في الدوائر التي قبل إنها هامشية حتى الآن ، وربحا شاءت الفاروف أن تتقدم الصفوف على الأقبل في التعبير عن التحدي " وطسرت تتقدم الصفوف على الأقبل في التعبير عن التحدي " وطسرت التساؤ لات ، والاشارة إلى ضرورة إيجاد حلول أو أجوبة بديلة لتلك التي قدمها المشروع الحضاري المهيمن منذ القرن الخامس عشر ، أي المشروع الحضاري المهيمن منذ القرن الخامس عشر ، أي المشروع الحضاري المهيمن البعد ، الذي وحد العالم .

كان ذلك بمثابة انتقال متعجل ، من الطرح الاقتصادي • إلى الطرح السياسي • ثم أخيراً إلى الطرح العام ، الحضاري ، لما تبدى أولاً أنه أزمة ، وهو في واقع الأمر عملية تغيير العالم .

لقد تراكمت مظاهر الأزمة الاقتصادية ، أو بالأحرى تأزم عملية

التعلور الاقتصادي ، في المجتمعات المتقدمة ، متخذة صورة التباطؤ واتخذت في المجتمعات النامية صورة اشد قسوة بدءاً من الديون ، والمجاعة ، وازدياد هوة التفاوت بين مستواها العام ومستوى الدول المتقدمة المهيمنة . واشتدت أيضاً وتنوعت مظاهر الأزمة السياسية ، خاصة في مستوى العلاقات الدولية ، بفضل التهديد النووي المغاير لكافة نوعيات التهديدات التي عرفتها الانسانية حتى الآن . وتشابك البعدان الاقتصدي والسياسي مع البعد الحضاري في كافة المجتمعات ، بحيث المخذت الصورة العامة إطاراً لا اتساق فيه يتحدى التحليل المنطقي التقليدي ، ويستحسن أصحاب الشأن في المراكز الرئيسة لحركة العالم السعي إلى عاولة إدراك حقيقة الأمر ، لابقصد حل الاشكالية ، وأغا على أقبل تقدير بهدف فهم نوعية وطبيعة تراكم وتشابك الاشكاليات .

ومن هنا بدأ العمل لصياغة رؤى للعملية الجارية الفريدة ، من نوعها في تاريخ الإنسانية . ومن هنا أصبح لزاماً علينا أن نعرض لها لنتبين مسارات المستقبل المطروح الآن أمام العمل الانساني الواعي الناضيج والملتزم أيضاً بتخطي السلبيات ، دون تفجير معاني الحياة الانسانية ، ايجاباً وسلباً ، في كافة قطاعات المعمورة .



## النصهل الثاني عشسر

## الرؤبيّة الأولى. هستيمنة المركز الواحسد

١ ـ لا زال نظام بالتا الثنائي هو الإطار الذي تتحرك في داخله القوى السياسية ، قوى المحافظة ، وقوى التغيير والتجمليد ولكن الأمر لم يعد ، كما رأينا ، على النسق التقليدي الذي تحدد في بالتا .

لاشك أن هناك قوتين عظمين « لهما التأثير الأكبر في تنظيم أمور العالم ، وتكييف الدواثر المكنة لحركات التغيير والتطوير في كل مكان ، ولو بدرجات متفاوتة . كما أنه لا ريب في أن الامتداد القاري لكل من الولايات المتحدة الأسريكية والاتحاد السوفيتي « وامتلاك كل منها لشبكات الاتصال البعيدة المدى « والقاوى الإستراتيجية الضاربة . وفوق هذا وذاك التهديد النووي يمكن كلا منها من نوعيات من العمل ، والتأثير ، والفاعلية « عما يضعل كل دولة إلى أن تحسب حسابها على الأقل بنفس القدر الدي تضع في حسابها - أولاً - مصالحها الذائية ، وقواها الذائية الكامنة والعاملة معاً . فهاذا حدث إذن كي ينتشر شعور متزايد بأن ثمت تغيراً في نظام معاً . ولم يأت ذلك من تهديد مكانة الدولتين العظميين ، وإنما « ورعا في المقام الأول » من علاقة كل منها بالأخرى .

لقد رأينا المرة تلو المرة كيف أن العامل الاقتصادي ، وبالتالي المناخ الاقتصادي ، والنزعة الاقتصادية ، كل ذلك ضاعف من فاعلية العامل الاقتصادي في تطور السياسة العالمية منذ الأزمة الاقتصادية

الكبرى . وخاصة منذ يالتا . أي أنّ وضع عامل الاقتصاد في مقام الصدارة في كلا المسكرين ـ كان لا بد وأن يؤثر على عجرى التعلور الواقعي للسياسة التي سوف ينتهجها كل منهيا ، بقيادة الدولتين العظميين . وبمعنى آخر : إذا كان المشروع هو اطراد تطبيق المشروع الحضاري الغربي ، القائم على الإنتاج دون حدود ، والاستهلاك دون حدود ، والتمتع بلا قيود ، ما دام أن الإنسان مالك للطبيعة وسيدها بواسطة العلم والتكنولوجيا ، فكان من الطبيعي أن يصبح الحد الأوحد لمله النزعة العارمة هو حدًّ ، أو حدود ، السوق العالمية . إن دراسة مؤشرات التقدم الاقتصادي في كافة قطاعات الإنتاج والتبادل والاستهلاك في الدول المتقدمة منذ عام ١٩٤٥ يؤكد بشكل واضح أن هذا النمو المطرّد كان هو الطابع الشامل الأعم في الولايات المتحدة وأوروبا الغربية واليابان ، وفي عدد هام من الدول الكبيرة والوسطى النامية وفي المعسكر الآخر ، أي مجموعة المدول الاشتراكية بقيادة الاتحاد السوفيتي . ساد نفس الجو . وإن كان ذلك بصيغة أخرى . ألا وهي اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة ، وكأن في هذا اللحاق هذف الأهداف والتحدي الأكبر للمشروع الحضاري الاشتراكي الجديد حسبها حددته القيادة السوفيتية بعد الحرب العكلية . وهنا أيضاً تدل دراسة مؤشرات النصو في هذه المجموعة الاشتراكية على أنه تقدم بخطأ هائلة حقيقية بعد إقامة النظم الاشتراكية ، برغم الدمار اللذي أحدثته الحرب العالمية ، خاصة في الجزء الأوربي من الاتحاد السونيتي . وقد عملت القيادة السياسية في هذه المجموعة " وخاصة في الاتحاد السوفيتي " على ضغط الإنفاق الاستهلاكي ، أي الإنفاق المتعلق بمستوى معيشة الجهاهير الشعبية الواسعة مال درجة كافية بحيث تستطيع ، في آن واحد أن تلحق بمستوى التسلح الأمريكي والغربي لحلف الأطلنطي من ناحية ، أو لكي تحقق تقدماً كبيرا في الصناعات الثقيلة التي هي اساس التسليح الإستراتيجي المتقدم من ناحية أخسرى . ومن هنا كانت مؤشرات التقدم الاقتصادي في قطاع الصناعات الثقيلة بالغة الأهمية ما بحيث أصبح الاتحاد السوفيتي ثاني قوة اقتصادية في العالم من حيث توزيع ثهار هذ الإنتاج العالم عدل كاف على الجهاهير الواسعة من الشعب للأسباب التي ذكرناها أنفاً .

وكان لا بد لهذا المنطق الاقتصادي الشامل لكلا المسكرين - رغم التباين الكبير في النظم الاجتاعية وفي الإيديولوجية - كان لا بد له أن يقود إلى نتيجة حتمية ألا وهي تكريس الواقع التاريخي . وهذا الواقع التاريخي ، كما بيناه ، قائم على أساس « فائض القيمة التاريخي » الذي انتغل مركزه بعد الحرب العالمية الأخيرة من أوروبا إلى أمريكا الشيالية وخاصة الولايات المتحدة . وبالتالي فإن تسيير الأمور على أساس منطق المشروع الحضاري الغربي ، الذي تحكمه السوق أساس منطق المشروع الحضاري الغربي ، الذي تحكمه السوق العالمية ، كان لا بد وأن يمكن الولايات المتحدة من تحقيق إنجازات أوسع ، وبشكل أسهل بكثير ، نظراً للتراكم التاريخي الدي أصبحت مالكة له بوصفها الوريث الشرعي لأولوية أوروبا التي أصبحت مالكة له بوصفها الوريث الشرعي لأولوية أوروبا التي أفضيت مالكة له بوصفها الوريث الشرعي لأولوية أوروبا التي أفضوت مالكة له بوصفها الوريث الشرعي لأولوية أوروبا التي أفضوت مالكة له بوصفها الوريث المرعي لأولوية أوروبا المناي بقيادتها أنقذتها الولايات المتحدة من الخراب الذي عمها بعد الحرب العالمية بفضل مشروع مارشال » ثم جندتها في حلف الأطلنطي بقيادتها السياسية والإستراتيجية والفكرية » رغم مظاهر صديدة من محاولة

الاستقلال الذاتي ، خاصة في فرنسا في عهد الجنرال ديجول ، و إبتداء من سعي الدولتين الألمانيتين إلى التحاور في اتجاه التواجم القومي الموحّد في مستقبل غير مرصود .

وقد ضاعف من هذا التقدم الملحبوظ المذي أحرزته الولايات المتحدة في الثلاثين سنة الماضية أنها ظلت بمنأى عن دمار الحروب، حتى تلك التي شنتها لكسر شوكة حركات التحرير ، وخاصة في فيتنام . فالقارة الأمريكية ترسانة تكاد لا تفني من المحاصيل الطبيعية والثروات المعدنية وموارد الطاقة ، واستطاعت بفضل الأمن وراء ستار المحيطين الأطلنطي والهادي أن تجمع في مصارفها وشركاتها المالية تدريمياً قدراً هاماً من رؤ وس الأموال الضربية ، والعالمية ، وبعد حرب أكتوبر ١٩٧٣ جمعت موارد البترول العربي والإيراني . لقد أثرت حرب أكتوبر ٧٣ ، واستعمال سلاح البترول في المرحلة الأولى " تأثيراً بالغاً في اقتصاديات دول أوروبا الغربية الرأسمالية ، واليابسان ، ولكنهسا لم تؤثسر من قريب أو بعيد على الاقتصاد الأمريكي، بل إنها دعمته دعياً هاثلاً، بفضل الاستراتيجية الحضارية المضادة التي قادهما الغرب حول الولايات المتحمدة لاستنزاف الطاقة العربية واستهواء القسط الأهم من موارد البترول العربي والإيراني الدولارية إلى البنوك والشركات المالية الأمريكية ـ بحيث أصبحت الولايات المتحدة ، وهي من أكبر منتجي البترول في العالم ، هي المهيمنة أيضاً على معظم ناتج الثروة البترولية العربية والايرانية . ومن هنا كان النهج الأمريكي لإخضاع أوروبا الغربية أكثر فأكثر لقيادتها ورغبتها . ومن هنا كانت قدرة الولايات المتحدة

على صد تقدم حركات وحروب التحرير والثورة الاجتاعية في أجزاء هامة من العالم ، خاصة في القارة الإفريقية . ومن هنا أيضاً كان التحدي الأمريكي للمعسكر الاشتراكي بقيادة الاتحاد السوفيتي : فأين النمط الحضاري البديل الذي يستطيع أن يستهوي = حقيقة ، الجهاهير الواسعة التي تعددت على شعار أولوية الاقتصاد = وضرورة اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة على وجه التخصيص والغربي الرأسهالي المتقدم بوجه عام .

وكان لابد لهذه العوامل المتشابكة ، في حركة يزداد إطراد نموها ومعدل تحركها باستمرار ، كان لا بد أن يحدث أشراً ملحوظاً على ميزان القوى بين الدولتين العظميين ، أي أن يشكل عملياً إعادة صياغة لنظام الميمنة الثنائية ، التي ظلت بطبيعة الأمر قائمة في المجال الاستراتيجي النووي و ولكنها إتخذت شكلاً مغايراً في المجالات الأخرى ، ولعل الرمز الواضح لهذا التغير يتمشل في تلك المحاولة الشرسة المتصلة التي بدأت منذ ١٩٨٤ بهدف تغيير مؤسسات الحياة الدولية ، أي المؤسسات التي تتكون منها الأمم المتحدة ، ولم يكن الانسحاب الأمريكي من هيئة اليونسكو إلا أكثر هذه العمليات وضوحاً ، وقد أثرت هذه الحملة تأثيرها الواضح على عدد هام من المؤسسات الدولية النابعة من الجمعية العامة فيئة الأمم المتحدة ، وكان الولايات المتحدة تؤكد بهذا التصرف أنها لاتؤ من بنظام الأمم المتحدة المتحدة القائم على المستولية الجهاعية لأسرة الأمم دون تحييز بين كبيرها وصغيرها من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن ميزان القرار السياسي بيد وصغيرها من الدول الكبرى وعلى رأسها الدولتنا العظميان . ومرة

أخرى فإن الولايات المتحلة لم تتنصل من البعند الإستراتيجي ــ الحربي لثناثية القيادة العالمية التي تشارك فيها كل من الولايات المتحدة والاتحاد السوفييتي . وذلك نظراً لواقع الأمر ، وخطورة التحدي المباشر ، وأهوال الحسرب الإستىراتيجية ، وثمورة الضمير العالمي ضد الخطر النووي . والحق أن دراسة تحول الرأى العام الأمريكي وخاصة الشباب ، خلال السنوات الخمس الأخيرة يمشل ضرورة قصوى ، ويقدم مؤشراً هاماً ، بالنسبة لتفهم هذا التطور الحطير . إن الحرب الباردة الجديدة التي اختطّها الرئيس ريجان منذ توليه الرئاسة الأولى . وأكدها أثناء حملته الانتخابية التبي قادت إلى إنتصاره مرة ثانية في نهاية ١٩٨٤ ، بينت بوضوح أنَّ الطبقة السياسية ، والجهاهير الواسعة الأمريكية تؤمن بشكل أساسي بما يمكن أن نطلق عليه و منطق أولوية الاقتصاد ، : فإذا كانت بلادهم هي دون جدال أكبر قوة اقتصادية ، من الناحية الكمية حتى الآن ، فإن من حقها أيضاً أن تمارس دوراً متفرداً في الحياة العالمية ، أي أن تتفرد بمزايا وحقوق وصلاحيات في التصرف والمبادرة لا تشاركها فيها أية دولة أخرى . فهذا مثلاً الشباب المتمرد لجيل فيتنام في الجامعات الأمريكية ، الله أرادوا له أن يكون الرائد لشباب العالم ، وخاصة ، شباب الشرق والقارات الشلاث ، من حيث الشورية . والطليعية ، والريادة التقندمية ، أي من حيث أنه يمثىل المستقبسل المرموق . إن هذا الشباب هو ١ حسب سجل التقارير الواردة من الولايات المتحدة ، القوة الرئيسة التي مكنت الرئيس ريجان من الظفر برئاسة بلاده للمرا الثانية ، وقد تحول هذا الجيل في غالبيته العظمى إلى المحافظة ، والاعتزاز بالزعامة الأمريكية ، والتشديد

بكل من يرفض هذه الزعامة ، بل وتدفق تدفقاً إلى أجهـزة الدولـة الأمريكية التي رحبت بهذا الجيل الجديد الذي أراد أن يعوض عن أخطائه السابقة بوضع كفاءاته العلمية وطاقاته الفكرية العمالية في خدمة نفس الجهاز اللذي كان ينسدد به بالأمس باسم معاداة الإمبريالية . . . ماذا تعني هذه الظاهرة ؟ إن تدفق شباب أسريكا الرافض ، تحت ألوية الحرب الباردة ، والزعامة الأمريكية للعالم ، حول شخصية الرئيس ريجان ، يعني بشكل واضبح ، أن « منطلق أولوية الاقتصادي، منطبق السوق العبالية ، قد أكدّ وجسوده الموضوعي ، رغم الشعارات ، والمشاعر ، وأيضاً رغم التحليلات والطروح الإيديولوجية لليسار الذي قيل حيناً إنه يسار جديد ، ربما لأنه رفع شعارات ثورية لفظية في نفس الوقت الذي ندد فيه \_ بعنف وشراسة .. بإنجازات المدول الاشتراكية على تنوعها . ولكن هذه الظاهرة الهامة تؤكد بشكل واضبح أن نظام المساواة الشكلية بين الدولتين العظميين في كافة المجالات ، عدا المجال الإستراتيجي ، أمر لم يعد وارداً في واقع الحياة الدولية . هناك تقدم ملحوظ من الناحية الاقتصادية \_ وابتداء ، مرة أخرى ، من ( منطق أولوية الاقتصاد » .. أقر تأثيراً كبيراً في صورة العلاقات الدولية كما يفهمها ويمارسها الجيل الجمديد، بل أيضاً الطبقة السياسية، في أجراء واسعة من العالم ، أمر لم يكن في الحسبان في مرحلة ١٩٤٥ ـ ١٩٧٣ ، ولكنه أصبح واقعاً لا بد من حسابه بشكل واقعي دقيق . دون مبالغة ولا مواربة .

٧ .. وماذا إذن لو اتجهت الولايات المتحدة إلى رؤية يمثلها رئيسها

### الحالي ، ألا وهي هيمنة المركز الواحد ؟

« الحلم الأمريكي » رسالة الإنسان الجمديد ، بعد أن غادر المهاجرون أوروبا الغربية » ثم قرروا فصم عرى الروابط الثقافية والسياسية التي كانت تربط بينهم وبين إنجلترا غير أن الحلم الأمريكي يأتي هذه المرة ، على مستوى جديد ، ومن خلال أولوية الاقتصاد » والتأثير المهيمن على السوق العالمية . أطار جديد لمفهوم « عالمية العالم » » من الحلم إلى الواقع .

بسل هنساك العسديد من الأصسوات بدأت ترتفسع في الغسرب الأوروبي ، وفي السولايات المتحدة ، تؤكد أن هذه العملية تمشل المضمون الجديد لـ « تغيير العالم » . نعم ، إن تغيير العالم في نظر دعاة الهيمنة الأمريكية ، هيمنة المركز الواحد ، لايكمن في السعي لإقامة نظام عالمي أكثر عدالاً ومساواة ، وأنظمة من الإنتاج وتوزيع المنتجات والمحاصيل ، أكثر إنسانية وأكثر حرصاً على سعادة الجياهير الواسعة في مختلف القارات . إن « تغيير العالم » يعني من وجهة النظر هذه « الغاء النظام العالمي غير الواقعي . وهذا النظام غير الواقعي هو الذي يفترض أن مجموعة « الدول السوطنية » ، وهي الوحدات التي تنتظم فيها حياة المجتمعات البشرية ، تشكل مجموعة المحدات التي تنتظم فيها حياة المجتمعات البشرية ، تشكل مجموعة المحدات المتساوية من حيث القانون الدولي « أي من حيث المحدوق والواجبات حسب ميشاق الأمم المتحدة » وهو الموريث التاريخي لإعملان حقوق الإنسان . إن هذا النظام العالمي غير واقعي ، لأنه تنكر لأولوية الاقتصاد التي جعلت الولايات المتحدة والعمريكية الدولة الأولى من حيث الإنتاج والاستهلاك والتبادل . لا

بد إذن من إعادة النظر في هذا النظام . لا بد إذن من و تغيير و النظام العالم حتى مع الافتراض أن التوازن الإستراتيجي النووي يضطر دعاة هيمنة المركز الواحد ، أي هيمنة الولايات المتحدة الأمريكية ، إلى التحرك بحرص من حيث السيطرة الميدانية على المناطق والدول التي يرونها لازمة لأمنهم وتوسعهم وتراثهم .

إن هذه الرؤية التي تبدو لمعظم العقلاء خارج دولة الميمنة المركزية الواحدة عريبة وغير معقولة، تتفق كها قلنا في الأساس مع فكرة و أولوية الاقتصاد ع ، أي التحكم في السوق العالمية بشكل أكثر فعالية من أي مركز آخر وهي أيضاً تتفق مع الجو السائد في الفكر الاجتاعي والسياسي - وهو المحرك لمناهج ومذاهب معظم مدارس العلوم الاجتاعية والإنسانية في عصرنا - ألا وهنو فكر و الحصر النمطي ع . فها دام العالم واحداً ، ابتدء من انتشار فكر و عالمية العالم ع وانتشار الوعي بهذه و العالمية ع ، فلا بد من ترجمة هذه العالم ع وانتشار الوعي بهذه و العالمية ع ، فلا بد من ترجمة هذه العالمية إلى فلسفة عامة . من هنا كان الانتقال الذي لم يدركه الفكر النقدي بوضوح حتى الآن ، من تعمور والعالمية ع ، وهو التصور الذي سد أوربا الغربية في عصر الشورات والتنوير ، إلى تعمور و الدولية ع أو و الأعمية ع الذي نظر إلى وحدة العالم من خلال انتشار شورات العدالة الاجتاعية والإشتراكية في مطلع هذا القرن ع حتى بلغ الأمر ، منذ الستينات ، إلى حد إحلال تصور و الشمولية ع أو والعالمية الشمولية ع أو العالمية المية الم

نهم ، العالم واحد . نعم فقد وحد العلم والتكنول وجيا بين غتلف أنحاء العالم . وفوق هذا وذاك . فرضت أولوية الاقتصاد

سيطرتها على كافة أنحاء المعمورة ، وأصبحت السوق العالمية حقيقة واقعة ، حتى لو أرادت المجموعة السوفيتية من ناحية ، والصين من ناحية أخرى ، وبطرق مختلفة ، الابقاء على دائرة استقلال واسعة لتحركها الاقتصادي الذاتي . هذه ـ في نظر دعاة و الشمولية العالمية ، - لا يمكن أن تقف في وجه الواقع الجديد ، لقد أصبح العالم وحدة واحدة ، من خلال السوق . وهذه السوق تسودها قوى متعددة ، ولكن مركزها الذي لا جدال فيه ، وهو مركزها الأقسوي والأكثر نفوذاً إنما يتمثل في مركز الاقتصاد الأمريكي . ومن ثم ، كان لا بد أن يعمل هذا المركز من خلال الدولة .. وفي المقام الأول من خلال الشركات الأمريكية المتعددة الجنسيات، والمصارف والشركات المالية الضخمة التى تحيط بها وتسائدها \_ على ترتيب أمر غتلف و الوحدات ، أي الدول الـوطنية ، التي لا تكُون وحـدات ذات حقوق متشابهة . إن لم نقل متساوية وإنما وحدات لتنظيم عملية نفاذ الهيمنة المالية والتكنولوجية الأمريكية للسيطرة الكاملة على موارد العالم . وأسواقه المحلية وإمكاناته البشرية ، وطاقاته المدانية بشكل مرتسب .. ما دامست هذه و الوحدات ، قائمة ، ولكنها قائمة في نظر المركز باعتباره وحدات تقدم عدداً من التسهيلات الإدارية والتنظيمية ، وبوصفها مجموعات اجتاعية مستعددة كل الاستعداد لتقديم الخدمات وتوصيل الخبرة والمعلومات ومسح الأرضية الميدانية بحيث تستطيع الشركات المتعددة الجنسيات، حول دولة الهيمنة المركزية الواحدة ، أن ترتب الأصور على أعلى مستوى من الدقية والإتقان العملي .

ومن خلال هذه العملية الكبرى يتشكل نظام عالمي و جديد ۽ ، أي نظام هيمنة المركز الواحد ، وهناك تمط سائد واحد يقدمه هذا المركز . ومن حوله \* وحدات \* هي الدول الموطنية على اختالاف أنظمتها ، عليها إن أرادت أن تستمر في ركب التنمية أن تتمشل بمعاني النمط السائد ، وهي عملية لا يمكن أن تتحقق إلا إذا انزوت خصوصية المجتمعات ، والقوميات ، والثقافات والحضارات لتحل محلها عملية التقليد، ليس فقط بنقل العلم والتكنولوجيا، ولا حتى بنقل المعرفة .. وهي كلها عمليات مشروعة لها جوانبها الإيجابية المؤكلة ، وكِذا سلبياتها ـ وإنما المسألة في الأساس هي بطبع المجتمع الوطنسي بالطابسع الخارجسي، أي بطابسع مجتمسع دولة الهيمنية المركزية الواحدة . إنه الحصر النمطي ، بكل معاني هذه الكلمة. بدايت التنكر للدات الوطنية، ونهايته القضاء على استقلال الأوطان ، وحرية الشعبوب ، وامكان تحقيق تقدم انساني عادل ، متنوع النواحي والمعاني والمسالك والطروح ، نحو عالم يقترب من المعاني السامية التي حركت الانسانية .. في كافة إطاراتها ودواثرها الحضارية والثقافية ، عبر العصور

٣ ـ وكان طبيعياً أن تنتشر رؤية وهيمنة المركز الواحد». وكان طبيعياً أيضاً أن تثير هذه الرؤية ردود فعل مضادة و وبدأت تلعب اليوم دوراً هاماً ، متزايداً ، في مواجهة آثار هذه الرؤية الأحادية .

٣ - ١ المعسكر الغربي أولاً . كان المفروض أن تأتمر المدول
 الغربية ذات النظام الرأسيالي ، والمنظمة في الأساس داخل إطاري

حلف الاطلنطبي العسمكري والسياسي ، بإمسرة القيادة المركزية الأمريكية . وقد ظل الأمر على هذا النحو تقريباً ، حتى بداية عهد الرئيس ريجان الجديد الذي دفع إلى حرب باردة ثانية أو شنكت أن تقود العالم إلى الهاوية النووية : كان المنطق السائد بسين المدول الغربية الموالية الأمريكا قبل هذه الفترة هو منطلق و الدفاع ، عن مكانتها وصدارتها في الإفادة من فائض القيمة التاريخي ، في وجه ما قيل إنه غطط للغزو والسيطرة السوفيتية على الترسانية الصناعية والاقتصادية والاستهلاكية في أوروبا الغربية . خاصة بعـد تحـرك الإتحاد السوفيتي السياسي ـ العسكري في المجر وتشيكوسلوفاكيا وبولندا ، ورغم تمسك القيادة السوفيتية بسياسة ( الوفاق ) . ثم جاءت سياسة الهجوم الشامل بقيادة ريجان . ولم يكن الخطر الأوحد هو خطر المواجهة مع القوة السوفيتيية . ولكن دول أوروبا الغربية استشعرت أن القيادة الأمريكية لم تعد تحسب حساب الحساسيات والمصالح الواقعية لحلفائها في أوروبا الغربية . إن صعود المدولار المطرد أحدث ضغطاً متزايداً ، يوماً بعد يوم ، ضاعف من هول البطالة في دول أوروبا الغربية \_ وقد بلغت نسبتها ١٢ ٪ من القبوة العاملة في مطلع ١٩٨٥ - كيا أثر على جهود حكوماتها في الحدّ من زيادة الأسعار والتضخم في الداخل . وفـوق هذا وذاك • بدأت الطبقات الحاكمة في أوروبا الغربية تشعر أن مجال تحركهـا الذاتــي محدود حتى في داخل أرضها ، وليس فقط على المستوى العالمي : إن أصحاب القرار الأمريكي ، وحدهم ، هم اللذين يحددون نوعية ومستوى المناورات الحربية في غرب أوروبا ، وهم الذين يحركون وحدات أساطيلهم المسلحة نووياً على شواطسيء أورويسا في المحيط

الهادى والبحر الأبيض المتوسط، وهم الذين يفرضون قرضاً على عدد كبير من دول حلف الأطلنطي في أوروبا إقامة قواعد الصواريخ النووية المتجهة إلى الاتحاد السوفييتي، رغم سخط الرأي العام الأوربي الذي اقترن أحيانا بمعارضة مرحلية للحكومات المعنية. وفي كلمة: سببت الحملة الجديدة بقيادة ريجان ارتباكاً متزايداً في الاقتصاد، وفي الأمن الحربي، لدول أوروبا الغربية الحليفة التي كانت تتحرك حتى الحربية وطار دفاعي، وهي معتقدة في قرارة نفسها أن المواجهة الحربية مع الاتحاد السوفيتي أمر غير قائم.

وهكذا بدأ العد التنازلي . فغي شيال أوروبا ، أي في الدول الإسكندنافية ، ظهرت نزعة متزايدة إلى الحياد تحت شعار نزع السلاح النووي من المنطقة . وفي جنوب شرق أوروبا ، أي في اليونان وإلى حد ما في تركيا ، تفاقمت المنازعات خاصة على أساس العلاقات الموضوعية القائمة مع دول شرق أوروبا الاشتراكية والضغط عبر الحدود السوفيتية • وهنا أيضاً بدأت فكرة نزع السلاح عن حوض البحر الأبيض المتوسط ، وفي اسبانيا اقترنست عملية الموافقة على الانضيام إلى حلف الأطنطي باشتراط قبول أسبانيا والبرتغال في السوق الأوروبية المشتركة المتجددة . لقد تسابقت حكومة إنجلترا المحافظة وكافة الحكومات الإشتراكية أو الإشتراكية والإشتراكية دول • العالم الثالث » في إطار حوض البحر الأبيض المتوسط . إلى استرضاء القيادة الأمريكية بشكل ملحوظ . وفي هذا الجو الغريب ، استرضاء القيادة الأمريكية بشكل ملحوظ . وفي هذا الجو الغريب ،

مشكلة الأمة الألمانية . فقد سبقت ألمانيا الغسربية ، بقيادة الحنوب الاشتراكي الديمقراطي على أيدي برانت وشميت ، جيع دول أوروبا في فتح جسور التعاون مع الاتحاد السوفيتي تخبث شمبار الأوسست بوليتيك ostpolitik ( السياسة الشرقية ) منذ السستينيات . ثم جاء الحزب الديمقراطي المسيحي إلى الحكم في ألمانيا الغربية ، وأصبح المنادي الأول بالتقارب مع النصف الشرقي الاشتراكي ، من ألمانيا ، أي مع الجمهمورية الديمقراطية الألمانية بزعامة هونيكير. وكانت المناسبة هي الاحتفال بلكرى مارتن لوثر مؤسس الكنيسة الوطنية البروتستانتية في المانيا في القرن السادس عشر ، وهو أيضاً الصانــم البارع للصياغة الحديشة للغبة الألمانية . وقد اجتمعت الألمانيتان بشكل متزايد في سلسلبة متصلة من اللقاءات ، والتسهيلات ، والمبادلات التجارية والصناعية . وتفهم القضايا المتبادلة . وإعلان أن الأمر الواقع شيء وحقائق التاريخ الماضي والمستقبلي ـ أي وحدة الأمة الألمانية ، شيء آخر ، يمت إلى المبادىء . وبلسغ الأمـر حداً أصبح فيه المتندرون بل والمعلقون الرسميون ، يقولون إن كلاً من الدولتين الألمانيتين لاتنتميان إلى أي معسكر ، وإنما إلى منطقة وسطية هي المنطقة الألمانية . ولقند تمشل المحبرك الأسناسي لهنذه الظاهبرة العملاقة \_ إذ أن الدولتين الألمانيتين تمثلان القوة الاقتصادية الكبرى والأكثر وزناً بمراحل في القارة الأوروبية بعد الاتحاد السوفييتي وقبل جيع الدول الأوروبية الغربية الأخسري. في ظهبور خطر الحسرب العالمية الثالثة ، مرّة أخرى ، بفضل الاستفزاز الأمريكي . إن مثل هذه الحرب تعني في المقام الأول القضاء على معالم الحياة والحضارة والتقدم في كلتا الدولتين الألمانيتين اللتين أصبحتا الدولتين المعنيتين

أولاً وقبل كل شيء بوقف هذا التيار الجديد ، أي بالعودة إلى سياسة الوفساق . وأخسيراً وليس آخراً ، فإن المؤسسات الصناعية والتكنولوجية في أوروبا الغربية استمرت في تصدير مختلف أنواع المنتجات التكنولوجية المتقدمة إلى الدول الاشتراكية حول الاتحاد السوفييتي ، وذلك عبر الوسطاء من دول محايدة ، رغم تجديد الحصار الأمريكي على هذا لنوع من التكنولوجيا المتقدمة .

هــل هي هيمنــة المركز الواحــد؟ أم هيمنــة المركز الأقـــوى على معسكره « وتزايد نفوذه الهجومي على القطاعات الأخرى ؟

ق حلف مع اليابان وتفاهم واقعي تتخلله الأزمات مع الصين - فقد حدث فيها أيضاً تطور ملفت للأنظار . ذلك أن اليابان وخاصة بقيادة رئيس الوزراء ناكاسوني ، صاحب السياسة القومية ذات الشعبية الواسعة في بلاده رغم معارضة الحزب الحاكم الذي يرأسه ، الشعبية الواسعة في بلاده رغم معارضة الحزب الحاكم الذي يرأسه ، المجهت إلى أن تؤكد معاني التحالف مع الولايات المتحدة من ناحية وإلى أن تضاعف معدلات النمو الصناعي والتكنولوجي والاقتصادي بوجه عام من ناحية أخرى و بحيث أصبحت اليابان أكثر الدول التصنيعية والتكنولوجية فاعلية - أي قدرة على التحرك الفصال في المتحدة نفوذها في جنوب شرق آسيا وعموم داثرة المحيط الهدي ، استعادة نفوذها في جنوب شرق آسيا وعموم داثرة المحيط الهدي ، دون اللجوء إلى الضغط السياسي أو المظاهرات الحربية ، لا سها وأن دون اللجوء إلى الضغط السياسي أو المظاهرات الحربية ، لا سها وأن قواتها الدفاعية في مستسوى وسيط ، وذلك باختيار القيادة السياسية قواتها الدفاعية في مستسوى وسيط ، وذلك باختيار القيادة السياسية

اليابانية التي رأت أنها تستطيع إنجاز مخططها التاريخسي دون فرض أعباء التسلح المتقدم على ميزانيتها ( إن ميزانية الدفاع حتى الآن لا تتعدَّى ١ ٪ ، وحتى لو تعمدُت هذا الرقم في المستقبل القسريب فسيكون ذلك بنسبة ضئيلة جناً ) . وهكذا أصبحت اليابان أول الدول المتعاملة اقتصادياً مغ الصين ـ أكبر سوق عالمي ، وذلك لمدة قرن على الأقبل حتى تلحق بالصف الأول من الدول الصناعية والاقتصادية حسب ما تعلنه القيادة الصينية .. بل واستطاعت اليابان أن تنبوع من مواردهما البنسرولية ، اعتاداً على الصمين والمكسيك ونيجيريا ، بحيث لم تعد في حاجة مباشرة إلى التعامل مع المنطقة العربية \_ الإيرانية \_ الإسلامية ، كما كان الأمر بعد حرب أكتوبـر ١٩٧٣ . وأخيراً ، وبعد أن غزت الصناعات الإلكترونية اليابــانية أسواق أوروبا ، والقارات الثلاث ، ركزت اليابان على إفريقيا ، حيث التىراكم الهائسل للمموارد السطبيعية والمواد الحسام الضرورية الصناعية في شرق وجنوب شرق آسيا إلى دول مصدرة . وبـــدأت تنازع أمريكا في عقر دارها ، وتلعب دوراً هاماً في أسواق أوروبــا والقارات الثلاث . كل هذا في جو لا يعارض الهيمنة الإستراتيجية الأمريكية ، وإنما يتحرك تحت درعهما ، بشكل مواكب ، ولكنه مستقل ، يهدف إلى استغلال الثغرات واحتلال المراكز ميدانياً دون إثارة المنازعات المبدئية . وفي كلمة ، فإن دائرًا المحيط الهادي وآسيا الشرقية أثبتت قدرة فريدة في عصرنا على استغلال قناعة الولايات المتحدة برؤية هيمنة المركز الواحد ، وذلك لتحقيق التقدم الميداني الملبي حاصر هذه الهيمنة الأمريكية ، بشكل عملي واقعي في آسيا "

وهي تُمثل ٢٠٪ من الإنسانية من الناحية البشرية ، عدا ما تحتله من مكانة جيو ـ سياسية وحُضارية فريدة حقاً .

٣ ـ ٣ ثم بدأت دوائـر الحلفاء ، أو على الأقــل الأنصــــار ، في القارات الثلاث ، تتساءل ، فإن كان التقارب بين معظم الدول العربية والولايات المتحدة ، لا يؤدي ، في واقع الأمر ، إلا إلى دعم غزو إسرائيل للبنان ، والفتك بحركة التحرير الفلسطينية ، ورفض تقديم التسليح الدفاعي المتقدم للدول العربية الحليضة في مواجهة التوسع الإسرائيلي ، فيا هي الجدوى من المبالغة في الصداقة ومعاني التحالف ؟ هنا \_ واقع الأمر .. وخاصة سلاح الغباء \_ ولكنه واقسم يصدر عن اضطرار، دون القناعة التي كانت قائمة منذ عشر سنوات مضت . والأمر في أمريكا اللاتينية أشد بكثير ، خاصة بعد اطراد عمليات الاستفزاز المسلح في أمريكا الوسطى . دون اعتبار لمبادرات الدول الخمس لمجموعة ، كونشادورا ، للوساطة ، بينا استطاعست الدول الأهم .. البرازيل ، المكسيك ، الأرجنتين ، فنرويلا .. أن تتدرج على ضبط توازنها الاقتصادي الداخلي إلى حدما ، بل وفي دفع التنمية بشكل مطرد ملفت للأنظار ، رغم تراكم الديون الهاثلة عليها ، والمفروض أن تؤدي هذه الدينون إلى انهيار الأنظمة السياسية الداخلية أو ارتدادها إلى اليمين الدكتاتوري ، في حين أننا رأينا هذه الأنظمة تتجمه في واقسع الأمسر بخطماً مؤكدة نحسو الديمقراطية ، والمزيد منها .

٣ - ٤ ويبقى الموقف السوفيتي والصيني . فالاتحاد السوفيتي .
 رغم المصاعب الاقتصادية الواضحة ... استطاع أن يقيم درعاً

إستراتيجياً دفاعياً واقياً هائلاً " اضطر الولايات المتحدة إلى المبالغة حتى وصل بها الأمر إلى فكرة الحرب في الفضاء . وهنا استطاع الاتحاد السوفيتي أن يستغل مخاوف أوروبا الغربية بشكل فسال ، بحيث أصبحت الإستراتيجية الأمريكية المجومية في مأزق . وكانت هذه هي الخطوة الأولى ، والجناح الأول ، لإستراتيجية الرئيس أندروبوف الراحل ، أي عزل أوروبا الغربية تدريبياً عن الزعامة الأمريكية ، أوعلى الأقل اضعاف التحالف بينها . أما الجناح الثاني فقد عبرت عنه مساعي الاتحاد السوفيتي للتقارب مع الصين في عهد قيادة تينج سياو بينج وبدأت بالفعل المحادثات ، وأكد الطرفان أن قيادة تينج سياو بينج وبدأت بالفعل المحادثات ، وأكد الطرفان أن المسنوات ، لو أمكن تخطي الخلافات القائمة بسبب المشود السوفيتية السنوات ، لو أمكن تخطي الخلافات القائمة بسبب المشود السوفيتية على حدود الصين وغزو فيتنام لكمبوديا ، والتحرك العسكري السوفيتي في أفغانستان .

وماذا عن الصين ؟ إن حجم الصين ، ومكانتها الحضارية وكذلك السياسية في العالم ، تجعل منها دون ريب ظاهرة في حد ذاتها « يجب أن نعني بها بشكل دقيق في دراسة الرؤى الأخرى لتغيير العالم ، حيث تحتل الصين مكانة الصدارة .



## الفصل الثالث عسسر الروبية الثانية: صدراع العضهارتين الأيديولوجيتين

١ ـ تتركز الأنظار على الصراع السياسي القائم في المجال الدولي ، نظراً لخطورته القصوي على مصائر المجتمعات البشرية ، بل وعلى وجمود الانسانية على سطح الأرض في عصرنا ، وان تركز منابع ووسائل الاعلام في أحد المعسكرين ـ المعسكر الغربسي ، وخاصة الولايات المتحدة وشبكات الاعلام التابعة لها \_ على مسألة و مستوى المعيشسة » " أي أنها تمنسح الأولسوية المطلقة لفلسفة الاقتصاد الاستهلاكي ، مرة أخرى انطلاقاً من سيادة العنصر الاقتصادي في التحليل السياسي - الاجتاعي العام ، على أساس منطق السوق . ويأتي عرض مزايا المجتمع الاستهلاكي دون الإشارة بطبيعة الأمر إلى ﴿ فَأَنْضَ الْقَيْمَةُ الْتَارِيخِي ﴾ ، إلى مجرى التاريخ الواقعي للنظام ` العالمي . وكذلك دون إثارة القضايا الهائلة والثغرات المخيفة ، اللهم إلا من باب التعاطف الأخلاقي المنمق . ولاذاعي هذا للتركيز على هذا المشروع الحضاري أو النمط المعيشي المهيمن، فهو يحيط بنا من كل جانب بوساطة الإعلام، والإعلان والترغيب، وكذا تسهيل وسائل الاتصال والتحرث بالنسبة للغثات المتوسطة والمسورة التى ينتمي إليها المتقفون والمهنيون في المجتمعات المتقدمة . ويكفي هنا أن نشير إلى أن الزؤية الأولى هي ، على وجه التحديد ، الحروية المعبرة عن هذا المشروع / النمط الأول ، ومدركزه العالم الغربي حول هيمنة الولايات المتحدة الأمريكية .

Y - ويداً التحدي الذي قاد إلى تكون الرؤية الثانية ابتداء من ثورة أكتوبر ١٩١٧ في روسيا بقيادة لينين وصحبه . كانت المقدمات تتمشل في فلسفة عصر التنسوير ، ومنجمزات الشورات العلمية والبرجوازية الديمقراطية في أوروبا ، والنقد الجذري لتراث الفكر والحضارة في الغرب الذي قام به ماركس وانجلز في منتصف القرن التاسع عشر . وقد أثرت على هذه المعطيات الرئيسة ثورات شعوب الشرق ضد الاستعار التقليدي ، إذ كشفست مدى الاستغسلال وبشاعة الظلم والاضطهاد الذي كانت تمارسه دول أوروبا والغرب المتقدمة ضد أمم ومجتمعات وشعوب الشرق الحضاري . وقد ظل هذا التأثير ثانوياً بالنسبة للطرح الإيجابي - إيجاباً وسلباً - الذي جاء من قلب الغرب نفسه .

كان الجو آنذاك " أي في الربع الأول من القرن العشرين ، هو جو انتصار العقلية الرأسيائية ، أي الرؤية الأولى ، بشكل ساطع ، عا أدى إلى الحرب العالمية الأولى ، أي حرب ١٩١٤ - ١٩١٨ " لاقتسام المستعمرات والأسواق بين مجموعتين من الدول الرأسيائية الاستعيارية " مما دفع الولايات المتحدة لأول مرة إلى التدخيل في القارة الأوروبية ، حيث كان بدءاً لدورها العالمي الذي بلغ ذروته بعد الحرب العالمية الثانية كيا رأينا . الرؤية الأولى ، وقد لحصها الفيلسوف البريطاني « هوبس » ابتداء من مقولة « بلوتوس » في روما القذيمة بقوله « إن الانسان ذشب لاخيه الإنسان » وأن ذلك يمشل القذيمة بقوله « إن الانسان ذشب لاخيه الإنسان » وأن ذلك يمشل المروح « الحال الطبيعي للبشر » . وكان هذا هو عهد انتشار السروح الفردية " والعنف والكراهية ، والتنافس على الثروات ، ذلك الجو

وقد أرادت الثورة الأشتراكية الأولى في تاريخ الانسانية أن تقيم نمطأ جديداً للحياة « ابتداء من القضاء على الملكية الغردية لوسائسل الانتاج . ورفع شعارات تحقيق العدالة والإخاء والمساواة من الناحية الواقعية في أنظمة اشتراكية واقعية .

وقد اتجه التفكير أولاً بالنسبة له « غط الحياة » إلى الناحية المادية ولكنه سرعان ما تحول للجمع بين الناحيتين المادية والروحية . حتى بلغ التركيز على الناحية الروحية مدى كبيراً في المرحلة الانحيرة « ويشكل ملحوظ ، تحت شعار « الحضارة الروحية الاشتراكية » « وهو تعبير جديد تماماً بدا يتحدد خلال السنوات العشر الانحيرة « ابتداء من تازم الرؤية الأولى ، رغم بريقها ، بل ومن خلال تناقضات ذلك البريق الذي بدا وكانه عاجز عن أن يلبي الاحتياجات الأعمق للإنسان .

وأصبح ترتيب التساؤ لات = وكأنه مقلوب : فالتساؤ لات الأولى تتجه إلى طبيعة القيم السروحية ، والثقافية = وأخسراً المادية التي يمتلكها المجتمع = ثم تبدأ دراسة كيفية توزيع هذه القيم = وأنماط تلبية الاحتياجات ، مع التركيز على الظروف التي تتشكل على أساسها هذه القيم = ثم تحليل دور هذه القيم في تنمية الإنسان ،

وتتلو ذلك ،حسب رأي كبار منظري فكرية ؛ الحضارة السروحية الاشتراكية ، \_ وهي الرؤية الثانية التي نتحدث عنها \_ دراسة المقابيس الرئيسة للحياة الإنسانية الإيجابية ، أي درجة معقولية وعدالة تنظيم المجتمع ، وتناسب هذا التنظيم مع احتياجات النشاط الحيوي للإنسان ، وخاصة مع نموه الأخلاقي والروحي ، وكذلك دراسة دوافع النشاط، والأخلاق والعلاقات الانسانية المتبادلة . ومعايير النجاح والفشل ، والمكانة الاجتاعية ، وأخيراً وليس آخراً ، مغزى الوجود . لقد ابتعدنا تماماً عن أولوية العامل الاقتصادي ، على الأقل فيا يتعلق بتقييم نوعية الحضارة القائمة على نمط الحياة السائد . ويمثل رد الفعل هذا محاولة هامة للخروج من مأزق سيادة الاقتصاد . في إطار منطق السوق العالمية . ومنها تتشكل السرؤية الأولى التبي لايستطيع فيها البديل الاشتراكي أن يفلت من شباك التسابق من أجل رفع مستوى المعيشة ، أي الاستهالاك ، بكل ما يحمله الاستهالاك من تحديات مفتعلة ، وتهديدات للطاقات المادية والروحية للمجتمعات البشرية المتباينة بطبيعة الأمر ، مما يؤدي في النهاية إلى الحصر النمطي ، وإلى هيمنة المركز الواحد من الناحية الموضوعية .

والحق أن هذه الرؤية الثانية لم تحظحتى الآن بالاهتام الكافي الامن حيث الدراسات المعنية بتقديمها ، ولا من حيث التحليل النقدي لهذه الدراسات والتحاور معها بشكل متعمق ، بغية تطوير مشروع حضاري بديل ، يتسم بطابع اشتراكي انساني ، يستطيع أن يكون رؤية ثانية بمعنى الكلمة ، والسبب في هذا الأمر إنما يرجع إلى

أن معظم المفكرين المعنيين بهذه الرؤية الثانية يتحركون في إطار تركة فكرية وسياسية راسخة ، ألا وهي إيجاد البديل الايديولوجي ، ولكن من داخل إطار فكرة أولوية العامل الاقتصادي ، أي من داخل إطار صاغته القوى المهيمنة وريثة ، فائض القيمة التاريخي ، على أنه السوق العالمية المتركزة حول الدولة الاكثر تقدماً في هذا المجال .

ولكن هناك عوامل كثيرة ، وإشكالية خاصة ، لهذه الرؤ ية الثانية لابد أن نشير إليها ولو بشكل أولي في هذا الصدد .

٣ - إن إشكالية الرؤية الثانية تتكون من عدد من التساؤلات والقضايا ، الداخلية والخارجية معاً :

#### 1-4

وينطلق التحليل الداخلي من التركيز على النواحي السلبية ، وهي هاثلة « داخل منطقة الرؤية الأولى . فهناك ه ١ مليون طفل بموتون في اللول النامية كل عام قبل سن الخامسة بسبب نقص التغذية « وحوالي ٨٠ - ٩٠٪ من سكان الريف في الدول النامية لايتمتعون بالعون الصحي والاجتاعي ، بينا تبليغ نسبة السكان المذين لايتمتعون بالمياه النقية ولاوسائل الصرف اللازمة ألم التعداد الكامل . كما أن انتشار الأوبثة بين الأطفال في الدول النامية واقع مرعب حقا . وليس انتشار المجاعة في أفريقيا في الأعوام الأخبرة ، وهي مأساة إنسانية تشبه انتشار الأوبثة في أوروبا العصور المظلمة « وهي مأساة إنسانية تشبه انتشار الأوبثة في الوروبا العصور المظلمة « الا النتيجة الموضوعية لتراكم هذه المؤشرات ، ثم إن احصائيات اليونسكو تدل بوضوح على انتشار الأمية في العالم : ٥٠٨ مليون من اليونسكو تدل بوضوح على انتشار الأمية في العالم : ٥٠٨ مليون من

إن السؤ ال هنا لايتجه إلى هذه النسبة ، وكلها صحيحة . وكلها في قطاع الرؤية الأولى غير الاشتراكية. وإنما ينصب السؤال على اقامة علاقة بين هذه الوقائكم وبين نوعية نمط الحياة الاشتراكي ، أي نوعية الرؤية الشانية ، وقدرتها على أن تشكل البديل المرضوب والمرتقب للمرؤية الأولى . إن واقع الأمر يدلنا على أن المدول الاشتراكية قضت تماماً على جميع نواحي عجز الإنسان ، صحياً وتعليمياً واجتهاعياً ومعيشياً ، بما يمثل ولاشك تقدماً هائملاً في سلم تطور الإنسانية . كما أن المحللين الموضوعيين المهتمين بمتابعة تطور هذا النمط الجديد ، خاصة في دائرة الدول الاشتراكية الملتفة حول الاتحاد السوفييتي ، يلحظون عدداً من المظاهر السالبة : ضعف الإنتاج الابداعي رغم ترفر القاعدة التعليمية والشافية والعلمية الواسعة ، حصر معاني الانتفاع بالمطيات المادية والثقافية الجديدة في إطارات ضيفة نسبياً ، قيود لاتنزال قائمة على التعبير عن تنوع الطروح والاتجاهات ، وخاصة السياسية منها ، خارج نطاق القنوات الرسمية أو المقبولمة ، القيود النسبية على الرحملات الحارجية ، وحرية إقامة العلاقات بكل ماهو أجنبي ، إلا في بعض الحالات . والدول التي تتمتع بقدر وافر من الحرية الذاتية ، . . . . المخ . وقد أجم المحللون على أن هذه النواحي السلبية بدأت تتضاءل

خلال العشرين سنة الأخيرة ، وأن معدل هذا التضاؤ ل يتزايد سنة بعد سنة . ولكنهم يرون كذلك أن نمط تنظيم الحياة الاجتاعية الذي تقدمه الرؤية الشائية ، رغم تقدمه الماشل في قطاعات عديدة ، أساسية ، لم يستطع حتى الآن أن يشكل البديل الذي تتهافت عليه الجهاهير الواسعة التي تتحرك في إطار الرؤية الأولى ، هذا رغسم إدراك هذه الجهاهير أن السلبيات الهائلة أيضاً في دائرتها لاعكن أن تنكر بمحال من الأحوال ، خاصة في جو انتشار البطالة والإجرام والفكر العدمي . وعلى كل حال ، فإن هذه القضية تمشل صعوبة يمكن أن توصف بأنها مرحلية ، أي مرحلية من الناحية التـاريخية . لابد لها من زمن كاف من التطور في جو السلام العالمي كي تنضيح وتقدم ثهارها بشكل ملحوظ.

ومن ناحية أخرى ، فإن منجزات هذه الرؤية الثانية في الـدول الاشتراكية ، حول الاتحاد السوفيتي ـ ونحن هنا نتحدث عن الصين وداثرة تأثيرها المعنوي والسياسي تشكل واقعأ تاريخيا موضوعيا بجعل منها نمطأ آخر ، بديلاً إلى حد بعيد ، لنمط الرؤية الأولى ، رغم أن كليهما يتحركان في دائرة منطق السوق العالمية، من زوايا مختلفة تماماً ، أي أن الجهاهير الواسعة في هذه الدول من النصط الثانس متمسكة بايجابية الرؤية الثانية ، وهنا أيضاً بدرجات ونسب متفاوتــة ، وإن كانت غير قادرة حتى الآن أن تقنع الغالبية على الضفة الأخرال ، أي في دائرة الرؤية الأولى ، بأنها تكون البديل المرتقب .

ثم يأتي تساؤ ل ثان ، أكثر صعوبة ، فهل حقيقة يمكن أن نقول

إن \* نمط الحياة \* هو السذي يحدد نوعية الحضارة ؟ فإن كان الأمـر كذلك ، أي اذا كان : نمط الحياة ؛ ، هو الذي يشكل الجوهر ، فمن أين يأتي اذن تنوع المجتمعات البشرية ، حتى في دائرة تحقى هذه الرؤية الثانية ، إلى مجتمعات قومية ، وإلى أمم ، وكذلك إلى دواثر جيو ـ ثقافية واضحة ؟ والتناقض الأساسي هنا يكمن بسين شمولية ﴿ نمط الحياة ، \_ الذي يوصف بأنه يمثل ﴿ الحضارة الاشتراكية ، \_ وبين خصوصية الأمم والدواثر الجيو\_ثقافية . وجدير بنا هنا أن تلاحظ أن التركيز على مكانة الأمة ، بوصفها تمثل وحدة متجانسة ، متميزة ، صاغتها الظروف التاريخية بحيث جعلت منها هوية ذات خصوصية ثقافية أو شخصية متميزة ، قد ضعف بشكل ملحوظ بقدر مازاد الاهتام بما قيل إنها تكون ، الحضارة الروحية الاشتراكية ، الجديدة ، منذ مطلع السبعيشات ، إن تعليل هذه الظاهرة غاية في التعقيد ، فهنىاك أولاً تأثير الاتحادالسوفيتسي والسدول الاشتىراكية المرتبطة به \_ ولاشك ـ بفكرة عالمية العالم ، وهي ـ مرة أخرى ـ ذات اتصال عضوي بمنطق السوق العالمية والتنافس على قيادته . ثم هناك أيضاً واقع تطور المسألة الوطنية في الاتحاد السوفيتي . المتعدد الجنسيات والقوميات ، ورغبة قيادته الأكيدة في صياغة قومية اشتراكية متعددة المعالم ، توكيداً للوحدة الوطنية في جو ازداد فيه التوتر العالمي وخطر الحرب . ذلك . بالاضافة إلى عامل الصعوبة في الاعتاد على الحركات الوطنية ذات الطابع المتميز . والتي . وإن كانت في مراحل ما من تطورها في ائتلاف ، بل وتحالف مع دول الرؤية الثانية ، أي الدول الاشتراكية ، إلا أنها تهدف أولاً وقبل كل شيء إلى تأكيد استقىلالية القرار السياسي ، وخصوصية مسبار التطور التاريخي

المستقبلي • كما ظهر بوضوح في انتشار موجة حركة عدم الانتهاء عبر الأنظمة والقارات المختلفة .

ولكن الأمم والقوميات واقع تاريخي " وكذا آني " موضوعي لايمكن تجاهله بحال من الأحوال. كيف إذن يمكن الربط بين هذا المواقع " سواء في حد ذاته ، أو ، كيا بينًا ، في إطار تجمع القوميات والأمم المتقاربة المتشابهة في دواثر وسطى هي الدواثر الجيو "ثقافية ، والجيو - سياسية - في اطار الدائرة الجيو سياسية ثم الدائرة الحضارية الأعم ؟ إنها صعوبة يمارسها كل من دعاة الرؤية الأولى والرؤية الثانية بشكل واضح ، وان كانت الصعوبة أكثر بكثير في القطاع الرأسهالي ، نظراً لشدة ضغط المركز المهيمن " واستمرارية حركات الرأسهالي ، نظراً لشدة ضغط المركز المهيمن " واستمرارية حركات التحرير ، بل وأحياناً الحسروب والشورات ، ضد الامبسريالية والميمنة .

#### 4-4

إلا أن الدائرة الاشتراكية نفسها غسير خالية من التناقضات الرأسية . فقد ظهرت في الآونة الأخيرة ظاهرة خطيرة ، ألا وهي الحروب بسين بعض الدول الاشتراكية . وتصعيد الخلافات إلى مستوى الصدام والقطيعة . ويرجع السبب في هذه الظاهرة بشكل واضح إلى تجمع التناقضات القائمة بين مجتمعات قومية لها مصالح وأهداف متباينة ، رضم انتائها إلى نمط الحياة الاجتاعية الاشتراكي . ورخم تبينها للرؤية الثانية ، بشكل نظري أو تاريخي بعيد المدى حسب الظروف .

ومكمن الخطورة هنا يتمثل في أن هذه التناقضات ، التي وصلت في بعض الأحيان الى حد الصدامات الحربية المحصورة ، تسيء إلى الرؤية الثانية بوصفها البديل التاريخي - الحضاري للرؤية الأولى والذي يستطيع وحده أن يحقق تغيير العالم بشكل عادل وانساني معاً . لقد أراد المتعجلون من أنصار الرؤية الثانية أن يطردوا العامل القومي . ولكنه عاد إلى الساحة من الباب الكبير وان ظل عصوراً في نطاق أضيق بكثير جداً ممانراه في دائرة أصحاب الرؤية الأولى ، التقليدية ، الرأسهائية السائدة .

إنا كيف أن الرؤية الأولى لم تتكون في فراغ ، وإنما عبرت بشكل مباشر عن مصالح وطموح وسياسات مجموعة دول المغرب الراسيالية حول المركز المهيمن الأوصد • الولايات المتحدة الأمريكية .

وكذلك فإن الرؤية الثانية ، في قطاعها الغربي أساساً ، تكونت ابتداء من الثورة الروسية عام ١٩١٧ ، وتأكدت بعد الحرب العالمية الثانية بقيادة الاتحاد السوفييتي والدول المحيطة به في إطار حلف وارسو.

ومعنى هاتين الظاهرتين هو أن كلاً من الرؤيتين السائدتين حتى الآن لتغيير العالم مرتبطة بمحسكر سياسي واستراتيجي له دائرة نفوذ وتحرك ، يعمل دوماً على الحضاظ عليها . وتأكيدها ، واضعاف المحسكر الثانسي في قلب دائرة نضوذه وتحركه . أي أن الرؤيتين السائدتين لتغيير العالم تندرجان في إطار سياسة للقوة ، سواء أكانت

هيمنة المركز الواحد ، أم تغليب البديل الاشتراكي بشكل سلمي ، في معظم الأحيان ، على النمط الراسهالي ـ الامبريالي .

إن هذا الوضع التاريخي للاشكالية يرهق بشكل واضح قطاع الرؤية الثانية ، بما يفرضه عليها ، وخاصة على الاتحاد السوفيتي ، من ميزانية هائلة للتسلح التقليدي والنووي ، وكذلك المستقبلي ، مرة أخرى حفاظاً على ما حققته الثورات والأنظمة الاشتراكية ، من هذا الطراز من خلال تضحيات هائلـة . ولـكن العسبء المالي والاقتصادي هائل الى درجة أنه يشكل اليوم التهديد الأول والأكبر لتقديم هذه الرؤية الثانية بشكل يرغب فيها الجهاهير الواسعة في لتقديم هذه الرؤية الثانية بشكل يرغب فيها الجهاهير الواسعة في ختلف قطاعات العالم . وهنو موقف تدل جميع المؤشرات على أنه سوف يستمر بشكل متصل ، وذلك ابتداء من سباق التسلح الذي تفرضه الولايات المتحدة ، وإن كان هذا السباق يظلل محصوراً ، حتى الآن على الأقبل ، في إطار لايتجاوز حدود عدم الشروع في حرب نووية عالمية شاملة .

حقيقة « و ان الانسان هو غاية الانسان » كها قال الكاتسب السوفيتي الكبير مكسيم جوركي انها جوهر الرؤية الشانية ، التي تقدم مشروعاً حضارياً جديداً ، ترى أنه يستطيع أن يجذب الجهاهير الواسعة التي مازالت منضمة إلى الدائرة الأولى ، بفضل مقتضيات السوق العالمية وحركيتها وسيولتها . ولكن هذه الرؤية الثانية - رغم تفوقها الحضاري المستقبلي - تندرج في إطار « الصراع العالمي » « القائم واقعياً » والمتفاقم باستمرار ، وخاصة منذ ١٩٨١ . وقد رأينا القائي المحركة للرؤية الأولى » وان كانت سائدة حتى الآن » غير ان القوى المحركة للرؤية الأولى » وان كانت سائدة حتى الآن » غير

أنها عاجزة عن أن تفرض هذه الرؤية كمسار لتغيير العالم بالقوة على بفية الانسانية .

ويصدق نفس الأمر على القوة المحركة للرؤية الثانية . فالصراع بين الحضارتين \_ الرأسهالية والاشتراكية بالمفهوم السوفييتي \_ لا يمكن أن يتم إلا من خلال حرب عللية ثالثة " تدمّر معالم الإنسانية كها نعهدها .

هنا أيضا نصطدم بمأزق تاريخي هائل . ما العمل اذن لفتح أبواب التحرك والعمل الفعال من أجل تغيير العالم ؟



# الفصل الرابع عشىر الرَّويَة الشائشة : التعدّديّـة

لقد دار البحث ، للرة تلو المرة ، حول إمكان كسر الدائرة ، أي التحرك الفعال نحو تغيير العالم . إن النظام العالمي القائم منذ القرن الخامس عشر ، وخاصة حول يالتا ، بحاصر إمكانات الحلول الجزئية في مناطق النزاع الرئيسة ، ويفرض على قوى التغيير ، أو يكاد ، أن تنخرط في أحد المعسكريين الرئيسيين المتنازعين اللذين يحلكان وحدها ، أدوات القوة الفعلية القادرة على تعديل موازين القوى الاستراتيجية والاقتصادية والسياسية على مستوى عالمي ،

ولاشك أن و التغيير و عكن وأنه يحدث بالفعل ، في قطاعات محدودة من الناحيتين الجغرافية والجيو سياسية . كيا أن الرغبة في التغيير ، والقوى البشرية التي تحتاج حاجة حياتية إلى إحداث تغيير في النظام العالمي ، هائلة بمعنى الكلمة. ولكن بيت القصيد هو : ما العمل ؟ أين الأداة أو الأدوات ؟ وكيف يمكن إيجاد الثغرة ؟

تساؤ ل دائري يحوم في الدائرة المحكمة . التي يتعين تخطيها للإجابة عليه .

١ - إذا كانت نقطة البدء هي استحالة تغيير العالم في الاطار القائم
 الأن و فإن تعليل مختلف أبعاد هذه العملية الهائلة قادنا إلى أن نتين

تدريجياً أن هذه الاستحالــة لاتنحصر في عجـــال توازن القـــوى الاستراتيجي والقدرات الحربية ، سواء من حيث الردع أو السيطرة على هذا المجال فحسب ، وانما يكمن جوهر الصعوبة ، في أن تغيير العالم عملية لايمكن تحقيقها مادام الراغبون فيها والمحتاجون إليهما يتناولون المستقبل من زاوية تغيير ميزان القوى . ومن هذه المزاوية وحدها لينس إلا . إن سباق التسليح يتزايد يوماً بعد يوم ، ولايترك عجالاً واسعاً لتصور أن أحد الطرفين سوف يتوصل ، وحده عن طريق عملية سحرية تتبح له تغليب رؤيته ومشروعه الحضاري بشكل تام يعم المعمورة ، ويبقي على الحياة البشرية في آن واحد . كيا أن تصور إمكان تغيير العالم بهذه الطريقة هو النتيجة المنطقية للإيمان بأولوية الاقتصاد ، أي بمنطق السوق العالمية ، ورفع شعار اللحاق بمستوى المعسكر المتقدم . مما يغرق الجياهير الواسعة ـ موضوعياً ، أياً كانت الايديولوجية السائدة شكلاً . في سباق نحو المجتمع الاستهلاكي ، والقيم السوقية ، بحيث يتحول الانسان إلى أداة لمنتجاته ، ويفقد إلى حد بعيد قدرته على صياغة مشروعه الحضاري البديل بصدر رحب وخعطا ثابتة .

ومن هنا ، فإن التحدي الذي تفرضه اشكالية تغيير العالم ثنائي :

أ ـ أولاً وقبل كل شيء إيجاد مركز القوى الكامنة والمتصاعدة التي

يكن أن تلعب دوراً فعالاً في تنويع الاشكالية كيا هي مطروحة
الآن ، أي كسر المعادلة التي تجمع بين ميزان القوى الحربية من ناحية
والتسابق على إشباع مطالب السوق الاستهلاكية من ناحية أخرى .

أي السعي إلى الجديد الذي يمكن أن يكسر الدائرة ، ويحقق الثغرة .

٢ - لقد تعددت المحاولات لإيجاد وسائل وطرق ومسالك وأنماط جديدة بشكل ملحوظ منذ ١٩٤٥ ، وسارت في اتجاهات مختلفة ، يبدو لأول وهلة أنها لاتمت إلى اجتهاد واحد .

٧ - ١ ففي الدائرة الرأسالية ، برزت محاولة هامة لانشاء اقتصاد رأسهالي يرتكز على محورين ، أحمدهما رأسهالية الدولة ، والمحمور الآخر هو الرأسيالية الحرة . وقد جاء هذا التطور ابتداء من نظريات « كينز » في أعقاب الأزمة العالمية الكبرى » ووجد طريقه إلى برامج جبهات المقاومة ضد النازية والفاشية في أور وبا المحتلة ، مما أدي إلى ظهور القطاع العام . قطاع رأسالية الدولة ، ذات الأهمية الكبرى في المجالات المحركة للاقتصاد في فرنسا في عهد ديجول ، وفي انجلترا تحست حكم حزب العمال ، وفي ايطاليا بغضل قوة تأثير الحنزب الشيوعي خارج الحكم ، وفي أوروبا الشمالية . ولعل أهم نمطمغاير في نطاق الدائرة الأولى هو نمط الاقتصاد الرأسهالي الياباني بعد هزيمة • ١٩٤٥ ، ولقد سبق أن تعرضنا له عدة مرات في بحثنا ، مبينين كيف أن الدافع الأول لم يعد هو الربيح ، بل توظيف فائض القيمة في البحث العلمي الاستراتيجي البعيد المدى ، بغية فتح الأسواق والسيطرة عليها وتعبشة أرضع القندرات النوطنية للإبداع العلمي والتكنولوجي أولاً وقبل كل شيء , ومع ذلك ، لم تخرج اليابان عن نطاق الدائرة الأولى ـ الدائرة الرأسهالية . دائرة أولوية الاقتصاد

ومنطق السوق العالمية ـ وذلك من حيث نمط الإنتاج ـ ولكنها كسرت تماماً الصورة التقليدية ، لهذا النمط، سواء تلك التي تسيطر على اقتصاد أمريكا الشهالية ، أو حتى الصورة المختلطة المتواجدة في معظم دول أوروبا الغربية . ولقد ارتكزت في ذلك كها اكدنا مراراً وتكراراً على رفض فكرة و الربح ، كالمنحرك الأول والهدف الرئيسي لعملية الإنتاج الاقتصادي الرأسهالي . .

ولقد بدت هذه التجربة في أول أمرها غريبة ، وسرعان ما انتشرت التحليلات القائلة إن اليابان عائدة لإعالة إلى النمط الرأسهالي التقليدي، مادامت تتحرك في إطار دائرة الهيمنة الأمريكية. مرة أخرى منطق السوق العالمية ، دون هوادة . ولكن تفوق اليابان بشكل ملحوظ خلال العشر سنوات الأخيرة ، من حيث سرعة معدل النمو ، وفاعلية التحرك والتدخل الاقتصادي ، والكفاءة الفريدة في مسح الأسراق وفتحها ، ثم السيطرة عليها ، وانتقاء قطاعات النبوغ التكنولوجي والتجديد أولاً وقبل كل شيء قلب أرضية التحليل رأساً على عقب . لقد غدت « اليابان ؛ تحتل الرقم الأول سواء من عناوين الكتب أو من الدراسات الجادة . بل وصل الأمر إلى الحد الذي جعل بعض كبار المسئولين الياباتين يصرح بكل وضوح أن الولايات المتحدة ومعها أوروبا الغربية لم تعد قادرًا على منافسة اليابان ، وجاء ذلك عقب انتخاب الرئيس ريجان للمرا الثانية في مطلع عام ١٩٨٥ . أي أن الثغرة أصبحت الآن مؤكدة ، كما أن التجديد أضحى ممكناً ، ويتمثل جوهر هذا التجديد في الجمع بين طرفين ، أحدها الإمساك بأحدث أدوات التقدم العلمي والتكنولوجي ومناهجه أما الطرف الآخر فهو الاحتفاظ بخصوصية المجتمع التقليدي الياباني القائم على فكرة الوفاق الاجتاعي على مستوى الأمة ، وليس فقط داخل كل قطاع طبقي أو سيامي أو فكري ـ وهو ماوصفناه بنظام شبيه بالاقطاعية العسكرية وان كان في قالب إنتاجي وأسيالي صناعي علمي تكنولوجي بلغ أرفع مستويات التقدم العالمي .

٧ - ٧ كما ظهرت المغايرة في الدائرة الثانية التي تشمل المعسكر الاشتراكي حول الاتحاد السوفيتي ، ثم الصين ودائرة نفوذها ، فضلاً عن الحركات وأحزاب الاشتراكية والشيوعية في العالم .

وبدأ الاتجاه إلى التعددية منذ عام ١٩٤٨ . عندما خرجت يوغوسلافيا على القيادةالسوفيتية . مؤكدة بذلك أنها . وحدها دون جميع الدول الاشتراكية في أوروبا بعد ١٩٤٨ ، هي التي حاربت حرباً تحريرية ثورية أصيلة مكنتها من التمتع بالشرعية التاريخية والسياسية على أرضها بعزيمة نابعة من ارادتها .

ثم جاء الصدام الثاني البالغ الأهمية ، بين الاتحاد السوفيتي في عهد خروتشوف والصبن بزعامة ماوتسي تونيج ورفاقه . وكان الهدف هذه المرة هو تأكيد السوفيتية في قلب الدائرة الثانية ، الاشتراكية ، هو وهنا أيضاً كان تجاهل البعد القومي لإشكالية الاشتراكية ، هو التناقض الأسامي . إن ثورة الصين الشعبية ليست أكبر ثورة في

تاريخ الإنسانية بل إنها أيضاً ثورة وطنية تحريرية شعبية شاملة شاركت فيها كافة قطاعات المجتمع « باستثناء حفنة من الرأسيالية السمسارية التابعة للاستعار . ومن ثم « كان لزاماً على القيادة السوفيتية أن تدرك جيداً أن صحوة الحضارة العينية ، باسم التحرر الوطني « وتحت لواء الاشتراكية أمر لايمكن بحال من الأحوال أن ينضوي تحت لواء أية زعامة أخرى في العالم . ولكن فكرة « الحضارة الاشتراكية العالمية » أو « الحضارة الروحية الاشتراكية » « وتجاهلها للبعد القومي « والتقافي والحضاري للوحدات الأخرى أدى إلى هذه الكارثة . فكان التباعد ، ثم التنافر « الذي وصل إلى حد المجابهة « إلى أن بدأت المفاوضات من أجل التطبيع ، على مستوى الدولة من الواقعية بقيادة تنج شياوبينج هذه المقدمات .

كما أنه نشأت في إيطاليا ، داخل الحزب الشيوعي بزعامة تولياتي ثم بير لتجوير . أولاً فكرة ، تعددية المراكز ، في الخمسينات اعترافاً عكانة الصين ويوغوسلافيا ، وكذلك خصوصية الشيوعية في أوروبا الغربية ، ثم اعقبتها فكرة و المهادنة التاريخية ، اعترافاً من بيرلينجوير بأنه لاسبيل إلى نبذ المدرسة الثانية الرئيسة للفكر والعمل في إيطاليا وبشكل ضمني في أوروبا الغربية كلها . ألا وهي المسيحية السياسية ، شريكة الاشتراكية في صياغة المستقبل .

إن دراسة الثورة الصينية والطروح الايطالية تبين بشكل قطعي أن

هاتين القوتين أدركتا بوضوح عدم إمكان السعي إلى تغيير المجتمع ، ثم تغيير العالم ، من خلال المجابهة الرأسية بين القوتين ، أي من خلال منطق الحرب الأهلية في الداخل والمواجهة بين المفضارتين الرأسهالية والاشتراكية في الخارج . إن خطو المسيرة الطويلة ، خط و الجبهة الواسعة ، يتفق في المضمون تماماً مع خط الحزب الشيوعي الإيطالي . لابد ، إن كان التغيير هدفاً ، من تجميع القسوى لكسر منطق المنافسة التي لا يكن إلا أن تستنزف الطاقات وتهلك الأطراف التكوينية الرئيسة في عملية لن يفيد منها إلا أصحاب الجمود التاريخي والأمر الواقع - أي القوى التي لا تعمل في اتجاء تغيير العالم .

وهنا لابد وإن نذكر أن هذه الفكرية العامة ، هذا الموقف المبدئي من ترتيب القوى المتجهة إلى الحركة التاريخية الإيجابية ، المعنية بتحقيق التغيير ، هي التي صاغت حقيقة مسار اليسار الوطني في العديد من البلاد العربية وخاصة مصر ، حول فكرة و الجبهة الوطنية المتحدة ، التي صاغها شهدي عطية الشافعي ، وكانت أساساً لوحدة الجركة الوطنية حول قيادة الثورة المصرية بعد ١٩٥٧ . كما كانت ، الحركة الوطنية حول قيادة الثورة المصرية بعد ١٩٥٧ . كما كانت ، في الأساس ، الفكرة الموجهة لتكوين و منظمة التحرير الفلسطينية ، وو جبهة التحرير الوطني » في الجزائر الباسلة التي خاضت اقسى حروب التحرير في عصرنا ودفعت ابهظ ثمن ، ولم يكن العرب في خيبة عن التاريخ ، وعن التجديد الفكري والسياسي ، بل كانت لهم غيبة عن التاريخ ، وعن التجديد الفكري والسياسي ، بل كانت لهم مكانة هامة في هذا المجال قبل أن يلب التمزق والفرقة في صفوفهم

أمام الهجمة الحضارية المضادة الشاملة بعمد حرب أكتوبر ١٩٧٣ لاجهاض ثهارها السياسية ومغزاها الحضاري .

٢ ـ ٣ وقد واكبت هذه التحركات الاجتاعية ـ السياسية الكبرى
 في كلتا الدائرتين ـ ونحن هنا لم نركز على الصين ، فلها اعتبار آخر
 في القسم التالي ـ حركة تجديد عظيمة الأهمية في المجال الفكري :

أ .. فقد ظهرت فكرة « الاعتاد على القوى الداتية » وأصبحت شعاراً مشتركاً لحركات التحرير ، ثم الاستقلال والسيادة الوطنية ، ثم حركة عدم الانحياز في مجالات عدة كها اعتنفتها حركات شبابية وشعبية ونقابية في أقطار عديدة » رمزاً لرفض منطق السوق العالمية والحصر النمطي » وضرورة السعي لفتح ثغرات وايجاد أنماط ومسالك حديدة .

ب \_ وهكذا تكونت فكرة المنصوصية الهي مطلع السبعينات التعبيراً عن الدور المتزايد للشرق الناهض والقارات الثلاث في حركة العالم وللتنوع القائم داخل الدائرتين الرئيستين وانتشرت هذه الفكرة \_ على المستويين النظري \_ الفلسفي الاعملي ـ السياسي \_ انتشاراً واسعاً المحيث أصبحت الخصوصية الآن من مسلمات الفكر والعمل السياسي والعمل السياسي والعمل السياسي والعمل النعير النمطي على تنوع التحرك وامكان التغيير .

ج ــ وقد نتج عن هاتين الفكرتين ، أو التصورين ظهور تصور مرون « الابداع الذاتي » ، في كافة المجالات » بما في ذلك مجالات الفكر والعلم ، الى جانب الاجراءات العملية « الميدانية المقبولة عادة . وهنا أيضاً لم يعد هذا المفهوم غريباً » بعد صياغته ١٩٧٨ » وقد تبنته عدة مؤ سسات وهيئات عالمية ودولية . وأصبح يلقى صدى هاماً في الحياة الفكرية والعلمية ، بل وأحياناً في قطاعات من مدارس الفكر والعمل المعنية بالتغيير في السنوات الأخيرة .

وكان لابد لتراكم هذه العوامل والمؤثرات ـ وفي المقسام الأول بطبيعة الأمر للتحركات والتغيرات التي طرأت داخل الدائرتين الرئيسيتين ـ كان لابد أن يكون لها تأثيرها الواضح على فتح الثغرة . نحو التغيير .

### ٣ ـ التعددية :

٣ ـ ١ ـ اشرنامراراً وتكراراً إلى النمطين المغايرين في كل من الصين واليابان ، بالنسبة لما هو سائد في كل من الدائرتين . ولعل أهم تطور في هذا المجال يتمثل في إعلان السياسة الاقتصادية الجمديدة ، أي سياسة تعدد القطاعات الاقتصادية في الصين في خريف ١٩٨٤ .

والفكرة الرئيسة في هذه السياسة ـ التي تعم الآن ربع المعمورة ـ تهدو بسيطة وواقعية أول الأمر ، ثم تتراكم المعلومات والمؤشرات ، من الصين ومن الهيئات الدولية ، مؤكدة أن الانتاج الزراصي زاد بنسبة ٩٪ في عام ١٩٨٤ ، وهو العام الأول من التجارب التي أدت

إلى إعلان هذه السياسة الجديدة . أي أن « البسيط ، و« الواقعي ، هو أيضاً عنوان للواقعية والفاعلية ، ومن هنا كان لزاماً علينا أن ندقس النظر في هذا الأمر. إن القطاعات الرئيسية للاقتصاد الصيني كانت ولاتزال بين أيدي الدولة بقيادة حزبها الشيرعي: الصناعة الثقيلة . والتجارة الخارجية ، والبنوك والتأمينات ، والصناعيات الحسربية ، والتخطيط الاقتصادي العمام . إن هذه القطاعيات كلهما مركزة في العاصمة . والمدن الكبرى ، أي عواصه الأقاليم والمحافظات . وهي كلها مراكز للتركز السكاني ووسائل الادارة السياسية والتنظيم الاجتاعي المتقدم ولكن جوهر المجتمع الصيني ـ كيا حلله ماوتسي تونج في مطلع العشرينيات هو أنه مجتمع فلاحي ، زراعي في المقام الأول ، وله أيضاً واجهة تجارية تمتد آلاف الكيلومترات على المحيط الهادي . إن نظام الزراعة الجهاعية . حتى ولمو اتخسات شكل « الكومونات » أي نظام الملكية الجهاعية ، لعدد من الفلاحسين لأرضهم ومنتجاتهم ، يصطفم بالعقبة المعروفة في النظمام الاشتراكي ، وهي أن الفلاح لاينتج للدولة أو لمؤسسة جماعية بنفس الروح التي ينتبج بها لوكانت له مصلحة مباشرة في هذا العمل. ومن هنا كان قرار حل ، الكومونات ، ، وتوزيع المساحات الزراعية على الاسر المختلفة في كل قرية أو مركز زراعي بحيث يصبح مالكه لها ملكية كاملة ، ولاتقدم للمجتمع إلا ١٤ ٪ فقط من المحصول وتحصل الدولة على ٧٪ . ثم يأخذ المجلس المحلي ٧٪ أما الباقي ميصبح ملكاً للأسرة تبيعه في أسواقي المدن والمراكز المجاورة أو البعيدة

كها تشاء . وقد حدث مثلاً في مقاطعة جنوب النهر الأصفر ، نهر اليانج تسي كيانج ، وهي اكثر المناطق الـزراعية خصوبـة في الصين . أن أدى هذا النظام إلى التحول التمالي : قرية ناثية تبعـد ثلاثين كيلو متراً عن أقرب محطة للسكك الحديدية ، كانت تعمل وردية واحدة في اليوم وبعبد التحبول الاقتصادي ، قررت الأسر المالكة الجديدة ان تعمل ثلاث ورديات ، كل وردية تعمل ثماني ساعات ، أي أن يستمر العمل ٢٤ ساعة \_ طوال النهمار والليل . ومالبث الانتاج أن ازداد الى درجة أن أصبحت مسألة توصيل الإنتاج الزراعي إلى المحطة هي الشغل الشاغل لعموم السكان. عندئذ قرر الفلاحون بناء خطحديدي صغير يربطبين قريتهم ومحطمة السكة الحمديدية التي تبعمد ثلاثمين كليومترأ ، بحيث يستطيعون نقمل المنتجات بسرعة وبشكل فعال وطازجة ، إلى المحطة لنقلها إلى أسواق المدن الكبرى . وهكذا سار الأمر . فبني الفلاحـون الخـط الحديدي الصغير، وانتقلت المحاصيل إلى المحطة، ومنها إلى المدن الكبرى ، وترتب على ذلك أن تحولت القرية الصغيرة إلى بؤ رة من النشاط والشراء ، جنباً إلى جنب مع عشرات القرى في المقاطعة الواحدة في مدة لم تزدعل سنة واحدة . وترتب على ذلك في المستوى القومي ، أن أصبحت الصين من كبار مصدري المتجات الزراعية في سنواب قلائل ، وبلغت مستوى ملحوظاً في نهاية سنة ١٩٨٤ ، واطردت الزيادة شهراً بعد شهر . . . وهكذا . فقد أدت هذه السياسة أيضاً إلى فك الحصار الغذائي حول مدن الصين الصناعية والإدارية ، بحيث أصبح شعار المرحلمة الثمانية من السياسة الاقتصادية الجديدة هو إعادة تنظيم المدن ، أي رفعها بسرعة إلى

مستوى الحيوية والنشاط وتنموع إمكانات الإفادة من الحياة المادية والمعنوية بشكل واسع وسريع .. مرة أخرى على أساس القاعدة الثابتة في الريف، وقد أطلق سراحه ، وأصبح الفلاحون أصحاب الأمر فيه بشكل أساسي وحياتي ، وهم اللذين حاربوا من أجل تحرير ارضهم من الإقطاع والامبريالية نصف قرن بشكل متصل بقيادة نفس الحزب الذي أعاد اليوم هذه الأرض إلى أسرهم وأبنائهم ، وإلى الصين كلها . وعلى سواحل الصين ، تعددت ، المدن الحرة ، أو بوجه أدق ، الموانيء الحرة ، ، لتجلب الواردات الخارج ، وانما استثهارات الدول الصناعية والتكنولوجية المتقدمة لإقامة المساريع المشتركة مع الصين ، بشرط تعمنيع أكثر المنتجات تقدماً على أرض الصين ، في نفس الوقت الذي تدرب فيه الشركات الأجنبية الطليعية آلاف الفنيين والمختصين الصينيين الشباب على عارسة هذا الإنساج الطليمي المتقدم.

هذه إذن صورة عامة لنظام « الاقتصاد المتعدد القطاعات » الذي أحدث ثورة هائلة في الصين بحيث تستطيع الآن ان تطمئن إلى أنها سوف تتخطى خسائر « الثورة الثقافية » في سنوات قلائل ، وتلحق بركب المدول المتقدمة في مدة يعلنون أنها قرن . ويعتبر بعض المراقبين المتخصصين من الأجانب أنها أقصر من ذلك بكثير .

ومعنى هذا بطبيعة الأمر أن هناك اختيارا صينيا قد تم بالفعل ، وتأكد في الواقع ، ألا وهمو نبذ دور الدولة العظمى المهيمنة ، نبذأ تار يُخياً كاملاً ، لا لأسباب أيديولوجية \_ فلسفية فقط ، وانما أولاً وقبل كل شيء لأسباب واقعية . إن قبول مثل هذا الدور يعني أن يظل اقتصاد الصين يتحرك داخل منطق الصراعات للسيطرة على السوق العالمية بواسطة تكريس معظم ناتج الاقتصاد لبناء قوة استراتيجية دفاعية هجومية جبارة في مستوى الدولتين العظميين , ولا شك أنَّ لخصوصية الصين الحضارية والجيو ـ سياسية دوراً هاماً في إتخاذ هذا القرار . فمن ذا الذي يستطيع الترغل في أراضيها ، بينا الشعب كله ملتزم بثورتـه ، وأصبـح الآن يجنـي ثهارهــا بشـكـل واســع ، مادياً ومعنوياً ؟ وإذا كان أمر الغزو الأجنبي للصين مستحيلاً من الناحية الواقعية ، ما دامت تحتفظ أيضاً بقندر متوسط من القنوة الحسربية الدفاعية الكلاميكية والنووية ، فإن هذا القدر المتوسط لن يمكنها أيضاً من فتح المناطق المجاورة ، أي أنه يعلن بشكل صريح - من خلال هذه السياسة الاقتصادية الجديدة ، أو الاصلاح الاقتصادي الجديد ـ أن الصين لن تسعى إلى القيام بدور الهيمنة والنفوذ ولكنها ستحافظ على المكانة التي تتزايد فيها قوتها الذاتية ، ويرتفع فيها عالياً مدوياً تأثيرها المعنوي بين أمم العالم ، وخاصة في القارات الثلاث ، بل وفي الدول المتقدمة أيضاً . ومن المهسم أن ندرك هنا أن هذا الاصلاح الاقتصادي الشامل أصبح اليوم الشغل الشاغل للقيادات السياسية والاقتصادية والاجتاعية في الاتحاد السوفيتسي والسدول

الاشتراكية التابعة له بحيث أصبحت تتساءل عن إسكان تقليده بشكل يطابق ظروفها « كها أنها تحاول قياس خاطره . وتحت كلمة « خاطر » ، يعني النقاد عودة الرأسيالية ، بشكل جزئي « إلى النظام الاشتراكي . إن القيادة الصينية تعترف صراحة بأن هناك قطاعات رأسيالية تنشأ ، وسوف تتطبور ، جنباً إلى جنب مع القطاع الاشتراكي السائد في الاقتصاد الصيني ، ولكنها ترى أن هذا الأمر ضروري ويعبر عن الوضع الواقعي « ولا خطر منه على النظام الاشتراكي ، مادام هذا الاقتصاد المتعدد القطاعات يدعم أواصر الرابطة الوطنية « ويعمق ولاء جاهير الشعب في كل مكان للقيادة السياسية التي أوجدت هذا الطريق المبتكر المتخصص ، طريق السياسية التي أوجدت هذا الطريق المبتكر المتخصص ، طريق التعددية في مجال التطور الاقتصادي » تحت لواء الاشتراكية .

٣-١٧ وتقوم هذه التجربة الهائلة ، وذلك الاتجاه التاريخي الجديد في تطوير الاقتصاد والمجتمع ، على أساس التنفيذ المتسم النطاق لمعاهدة السلام والعمداقية ببين العسين واليابان التي وقعت عام ١٩٧٨ ، فقد أصبحت اليابان بالفعل هي التي تحتل المكانة الأولى في كافية المساريع العناعية ، والتكنولوجية ، والتجسارية ، والمالية المشتركة التي تنقذ على أرض العين ، متفوقه بذلك وبشكل واضح على مجموع الدول الأخرى المنتمية إلى الدائرة الأولى الرأسيالية ، إذ إنها هي الأخرى قد دخلت في تجربة لإنشاء و تعددية ، أو قُلُ بوجه إنها هي الأخرى قد دخلت في تجربة لإنشاء و تعددية ، أو قُلُ بوجه أدق تجربة متخصصة لتحقيق تطور رأسيالي في اقتصادها ومجتمعها .

إن شرق آسيا ، وخاصة دولتي كوريا الجنوبية والشهالية ، بلفت النظر أيضاً ، ان دولتي كوريا تعملان الآن على ايجاد نوع من التعاون ، قد يؤدي بعد فترة بفضل الوساطة الصينية \_ اليابانية ، إلى وحدة أو على الآقل اتحاد كونفدرالي ، أسوة بما يحدث الآن بين ( الألمانيتين ) .

٣-٣ والحق أن آسيا كلها ، الوسطى والشرقية ، حول المحور الصينى .. الياباني . تشهد أيضاً تجربة هامة من حيث تعددية الفكر والغلسفة . إن أنظمتها الاشتراكية والرأسهالية - وقد بينًا مدى مغايرتها للنمطين السائدين في كل من الدائرتين الأولى والشانية في الغرب المهيمن - تجمع بشكل واضح بين التراث الحضاري والتجديد أو الثورة. وتعيد القول بأن التجربة الصينية تلعب الدور الرائد في هذه المنطقة . وحتى في فترة ﴿ الثورة الثقافية ، فإن الوثائق تدل على أن الرئيس ماوتسي تونيج ورئيس الوزراء شو إن لاي حافظاً بكل ما كان في وسعهما على معالم تراث كونفوشيوس . سواء تمثل ذلك في الابقاء على مدينته ، أو على تماثيله في كافة المدن والقرى ، أو المعابد وهي تعد بالألاف وتنتشر في ربوع الصين . وكان ذلك في مرحلة لم تستطع فيها الجامعات أن تصمد كها قرر الحزب الحاكم أن تكون إيديولوجيته الرسمية هي " الماركسية اللينينية وفكر ماوتسي تونج ، ، أي أنه جمع بين الايديولوجية الاشتراكية العالمية وبين الفكر الوطني التقدمي الثوري النابع من أعماق ريف الصين وتراثه الخضاري ،

وهو فكر ماوتسي تونج . وفي عهد تينج سياو بينج ، تأكدت هذه المعاني بشكل ساطع . فقد أعاد الحيزب والدولة كونفوشيوس وفلسفته إلى مكانة الصدارة ، مؤكلين أنها فلسفة لا تمثل فقط فلسفة النظام الاجتاعي والسلم الهرمي للنفوذ والتأثير والإمرةولكنها تعبر في المقام الأول عن فلسفة أخلاقية ، إنسانية ، تعاونية و تمثل المعاني التي جعت دوماً الصين أمة وشعباً عبر آلاف السنين ، وهي المعاني التي تحتاج إليها الصين الجديدة بقدر ما تحتاج إلى فكر ماوتسي تونج المستند إلى إيجابيات الماركسية \_ اللينينية بعد أن أعلن الحزب أن هذه النظرية كانت تمثل قمة التقدم والفكر الاجتاعي والسياسي منذ قرن ، ونصف قرن و ولكنها لم تعد ملائمة الآن لظروف الصين و وإلا تحولت إلى فكر لا هوتي منزل لا علاقة له بالتحليل العلمي والواقعية السياسية و وهكذا تأكد الشعار الذي رفعه ماوتسي تونج : والواقعية السياسية و وهكذا تأكد الشعار الذي رفعه ماوتسي تونج :

### ٤ - تحريك الموقف :

■ .. القد أدت هذه السياسة الجديدة ، كها قلنا ، إلى هزّ الجمود الفكري الظاهري في الاتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية التابعة له ، وقد كانت المجر في حقيقة الأمر سباقه في طريق التجديد عل الصين ذاتها . والمهم هنا أن هذا التساق ل لا بد وأن يفضي إلى نتاتج عددة . في مستويات سوف تحددها علاقات القوى داخل كل دولة . ومن المكن أن يكون بعض هذه النتائج هو إدراك أن التنازل عن سباق

التسلع " جزئياً " وشعار ضروروة اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة " والاتجاه إلى احياء تنوع النشاط الاجتاعي والافادة من ثبار الثورة في الاتجاد السوفيتي يستلزم تغيير السياسة الزراعية كلها ، في اتجاه يقارب الاتجاه الصيني الجديد . ومن الممكن أيضاً أن تكون النتائج مماثلة " ولكنها أكثر تباطؤاً وأكثر تنوعاً . وعلى كل حال افإن الريادة الصينية ، بدعم اليابان ، وهي الترسانة التعسنيعية والتكنولوجية الأولى في عالمنا اليوم " سوف تشجع الاتجاد السوفيتي وجموع الدول الاشتراكية التابعة له على التفكير بشكل عصري ، ولعله يدفع هذه الدول إلى نوع من التعددية " في العمل على إحداث طفرة في اقتصادها وحياتها الاجتاعية من ناحية " ويخفف من ناحية أخرى من حدة الصراع الايدولوجي القائم في العالم اليوم .

إن تأثير السياسة الصينية الجديدة على الاتحاد السوفيتي ربما يكون أهم نتيجة لريادة الصين في تحريك الموقف العالمي ، والحسروج من الجمود الحالي الراهن نحو مسالك تغيير شامل .

\$ \_ Y \_ وإن الاتحاد السوفيتي لو قررعلى وجه التحديد " أن يأخذ " ولو جزئيا " بدروس التجربة الصينية الرائدة " فسوف ينعكس ذلك موضوعيا في دفع حركة التقسارب بسين الدولتسين الاشتراكيتين الكبسريين إلى الأمام ، والتعجيل بتحقيق نوع من التعايش السلمي أولا ، ثم ، الوئام والتقارب في مستقبل وسيط ، إن هذا الأمر " لو تم " من شانه أن يغير بشكل جذري ميزان القوى في

العالسم . كما أن تغيير هذا الميزان يمكن أن يتسم بشكل لا يستفيز الولايات المتحدة ويدفعها إلى شن حرب عالمية ، ما دامت المسين متمسكة بدور و التأثير المعنوي و دون و النفوذ و والسيطرة و ، أي دولة الريادة الحضارية دون دولة الدولة العظمى ، وهو دور يقتضي منها الابقاء على علاقات طيبة مع الدائرة الراسيالية ، وخاصة مع الولايات المتحدة .

\$ - ٣ ومعنى ذلك أيضاً أن هذه الحركة لو تمت بشكل حذر وواقعي ، ودون تعجّل ، فانها سوف تؤدي إلى حصر دائرة هيمنة المركز الواحد ، وفرض تعددية التجارب والطرق والأنماط فرضاً على الدائرتين الأولى والثانية اللتين تعبران عن هيمنة الدولتين العظميين في عالمنا اليوم .

ومن ثم فإن حصر دائرة هيمنة المركز الواحد سوف تعني فك المصار أخيرا عن حركة التغيير في المناطق المجمّدة حالياً: الشرق الاوسطى جنوب غرب آسيا و أمريكا الوسطى و أفريقيا الجنوبية ، جنوب شرق آسيا ، شيال شرق آسيا ، ومن المرّجح أن يترتب على فك الحصار هذا ايجاد حلول وسط أي حلول تعددية - تأخذ في الاعتبار مصالح الوحدات المختلفة ، بنسب ودرجات وأساليب متفاوتة ولكنها على كل حال تمنح قوى التغيير فرصة أكبر بكثير ، وفي واقع الأمر الفرصة الأكبر ، في التسويات الجليدة .

وإن التعددية \_ في الأنظمة الاقتصادية الداخلية . وفي السياسات الحارجية ، هي وحدها التي تستطيع أن تحصر تأثير داثرة هيمنة المركز الواحمد ، وأن تقلل من اخطار قيام المواجهة النووية التدميرية القاتلة .

إن فتح الثغرات أمام تسويات ترجّع قوى التغيير في المناطق الحسّاسة للمواجهة العالمية سوف يمنح الدول الكبسري مجالاً للتنافس وللتريث ، ما دامت الهيمنة الأحادية البعد غير مطروحة بعد الآن .

إن الواقعية السياسية التي قادت إلى التعددية كانت ولا تزال هي المفتاح . إلا أنّ الموقف العالمي الجديد مرحلة تغيير العالم يقتضي شيئاً فوق هذا وذاك ، وإن كان تالياً لهذه المرحلة الأولى . إن تغيير العالم في حاجة إلى صياغة مشروع حضاري جديد ، يتكون في واقع الأمر من عدة مشروعات حضارية ، وتقدمه الدوائسر الحضارية والجيو - ثقافية التكوينية الكبيرة ، ابتداء من تفاعل وتواكب غتلف المدارس التكوينية الأصيلة للفكر والعمل بها ، ويقدم رؤى جديدة ، تعيد إلى الانسانية ليس جديدة ، تتشابك في رؤية عالمية جديدة ، تعيد إلى الانسانية ليس الأمل الأكيد في استمرارها فحسب وانما تعيد إليها أنماطاً جديدة ، خلاقة إيجابية من التعامل الإنساني ، والحياة الهادفة ، والتقدم الروحي والمادي المترّن غير المدّمر .

ها نبحن إذن على عتبة فكرة وصياغة المشروع الحضاري . ومن ، م طرح هذا الشعار ، إنما يطرح ، في الوقت عينه ، فكرة صياضة الاستراتيجية الحضارية ، ، أداة له ، وشرطاً لتحقيقه ، وضماناً للمستقبل .



# المراجع

## ١ \_ باللغة العربية

البندري ، حسن : الحرب في أرض اسلام ، القاهرة ، ١٩٧٦ حمدان ، جمال : شخصية مصر ، دراسة في عبقسرية المكان ، ٤ أجزاء ، القاهرة ٨٥-١٩٦٨ .

حدان ، جال : العالم الاسلامي اليوم ، القاهرة . حدان ، جمال : ٦ اكتوبر ، الاستراتيجية العمالية ، القاهرة ،

. 14VE

عبدا الملك، أنور: ربح الشرق ، القاهرة ، ١٩٨٤ . فخري ، أحمد: مجلة « دفاع » ، ( رئيس التحرير ) .

#### ٢ \_ باللغة الانجليزية

- ABDALLA, ISMAIL-SAABRI, et al: Images of the Arab future London, 1983
- ABDEL-MALEK, A. Social III 1: Civilizations and social Theory, London, 1911
- ABDEL-MALEK, A.: Social Distriction: 2: Matter and Revolution, London, 1981
- ABDEL-MALEK, A.: ed et al: Sociologie de Pimpérialisme, Paris, 1971
- ABDEL-MALEK, A.: From Developmentalism to the civilizational Quest - A Mission for The United Nations University, Madrid, 1980

- ALATAS, S.H.: Intellectuals in Developing Societies, London, 1977
- ARMYTAGE, W.H.G.: A social History of Engineering, London, 1970
- ARON, R.: Paix et guerre entre mations, Paris, 1962
- ARRUPE, PEDRO, S.J. (PRES. J. Y. CALVEZ, S.J.): Ecrits pour Evangéliser, Paris, 1985
- BARNEY, G.O., ed et al: The Global report in the President, London, 1982
- BERGHAHN, V.R.: Militarism, London, 1981
- BOFF, L.: Jesus Christ, Liberator, New York, 1984
- BOOTH, K.: The Evolution of Strategic Thinking contemporary Strategy, 22-49, London, 1975
- BOSC, R.: Guerres Froides M Affrontements, Paris, 1973
- BOUTHOUL, G. CARRERE R., ANNEQUIN J.L.: Guerres

  Civilisations, Paris, 1979
- BOZEMAN, A.B.: Politics and Culture in International History, Princeton, 1960
- BRACKEN, PAUL: The Command Control of Nuclear Forces, New Haven & London, 1983
- BRODE, J.: The Process of Modernisation, Cambridge (USA), 1969
- BROWN, L.A.: Innovation Diffusion. A Perspective, Methuen, 1981
- BROWN, LESTER R.edet al: State of the World, New York -London, 1984
- BRACKEN, P.: The Command and Control of Nuclear Forces, Binghamton, 1983

- BUCHAN, D.: Western Security in Economic Strategy towards the East, Cambridge, 1984
- BUZAN, B. BARRY JONES, R.J.: Change and the Study of International Delations: The Evaded Dimension London,
- CALCOVORESSI, P.: World Politics since 1945, Harlow, 1982
- CETRI; The Food Weapon, Louvain-la-Neuve, 1983 (mimeo)
- CHALIAND, G. RAGEAU, J.P.: Atlas Strategique, Paris, 1983
- CLARKE, JOHN. J.ed.: Geography and Population, Oxford, 1984
- COLE, S. + MILES, J.: Word Apart, Brighton, 1984
- COX, C. + SCRUTON, R.: Peace Studies: A critical survey, London, 1984
- GPC. The Twelfth National Congress of the CPC, Beijing, 1982
- CROW, B. + THOMAS, A.: Third World Atlas, Philadelphia, 1982
- ECONOMIST (THE), Europe's Technology Gap, 110-99, 24 XI (1984)
- EIU, World Outlook 1984, London, 1984
- ETRILLARD G. + SUREAU, F.: A l'Est du Monde, Paris, 1983
- PEIGENBAUM, B . A .+ MC CORDUCK, p .:
- TheFifth Barnstable, III
- FEIGENBAUM, EDWARD A.; and McCORDUCK, PAMELA, EDS.: The Fifth Generation Artificial Intelliand Japan's Computer Challenge to the World, Reading, Mass., 1983
- FINER, S.E.: Comparative Government, Harmondsworth, 1984

- FOBES, J.E.: A Framework for considering the Future of International Organizations, San José, 1984
- FRANK, A.G.: Dependent accumulation mutuader-development, London, 1978
- GOONATILAKE, S.: Aborted Discovery, London, 1984
- GORCE, P.M., de la: L'Etat in Jungle, Paris, 1982
- GORCE, P.M.; de la: Im Guerre et l'Atome, Paris, 1985
- GUTIERREZ, G.: A Theology of Liberation, New York, 1978
- HAKIM, J.: International Banking, A New Awakening, The Economist, London III-84
- HALLIDAY, F.: The Making of the Second Cold War; London, 1983
- HERALD TRIBUNE, Aerospace, A Special Report, Paris, IX/84
- HOLLAND, S., ed.: Out of Crisis, Nottingham, 1983
- HOWARD, M: The causes of wars, London, 1983
- HU SHENG: Imperialism and Chinese Politics, Beijing, 1981
- HUSIN ALI, S.: Alignment and Non-Alignment: A General Perspective, limu Masyarakat, 3, VII-IX, 83, Kuala Lumpur
- IISS: Defence and Consensus: The Domestic Aspects of Western Security, Parts, I. II + III, Colchester, 1983
- IISS: The Conduct of East-West Relations in the 1980s, Parts I, II + III, Colchester, 1984.
- IISS: Military Balance; 1984-1985, London, 1984
- HSS: Strategic Survey, 1983-1984, London, 1984
- Informatique, Le Monde, 12223, 15/5/84

- IPSA, The International Economic Order III Political Development in III Asian-Pacific Region, Tokyo, 1982
- ISSA, L'economie demain: les Ocèans, Lyon, 1977
- ITO, KOBUN: Japan's Defense: III Present and Future The NATO Defence College, Roma, June 1985.
- JOFFE G.: The Middle East and North Africa 1984, ETU Annual Regional Review, London, 1984
- JOHNSTON, R.J.: Geography and the State, London, 1982
- KAWATA, T.: On Contemporary International Relations A Japanese View, Tokyo,
- KINDER, H. + HILGEMANN, W.: The Penguin Atlas of World History, Vol. II, Harmondsworth, 1978
- KIRBY, S.: Towards III Pacific Century: Economic Developin the Pacific Basin, London, 1983
- LEIDEN, C. + SCHMITT, K.M.: The Politics of Violence: Revolution in Modern World, Englewood Cliffs, 1968
- LEONTIEF, W.W.: The World Economy of the Year 2000, in American, Vol. 243, No 3, IX (1980), 231-207
- MAEDA, H.: The Regulation of Arminmuch for Asia, Tokyo, 1983
- MEACHAM, J.: The Technology of Nuclear Weapons, The Economist, IX, 1984
- MEACHAM, J., ed. et al: A Transatiantic Line Emerging Technologies London, Capabilities: A Watershed London, 1984
- MEDIANSKI, F.A. + COURT, D.: The Soviet Union in Southeast Asia, London, 1984
- MOISI, D., ed.: Crises Guerres au XXe siècle: Analogies et

- Différences, Paris, 1981
- MTCHEDLOV, MIKHAEL: Le Socialisme, un type civilisation, Moscou, 1983
- NAGAI, M., ed: Development in the non-western World, Tokyo,. 1984
- NAGAI, M: The Illies of Musican Armament II proposal on promoting studies in social sciences and humanities, Tokyo.
- NETTL, J.P. + ROBERTSON, R.: Systems and Modernization of Societies, London, 1968
- O'BRIEN, R.C. ed.: Information, Economics and Power, London, 1983
- ODELL, P.R.: In and Will Power, Harmondsworth, 1983
- PAXTON, JOHN: The Statesman's Year-Book 1984-1985, 121st ed., London, 1985
- PETERS, A.: Die num Kartographie, New York, 1983
- POIRIER, L.: Essais de stratègie théorique, Paris, 1983
- PRIMAKOV. Y.M.: The last after the Collapse of Colonial System, Moscow, 1983.
- ROBERTSON, D.: M. Politics, A dictionary of, London, 1985
- ROWLEY, A.: Picking up its skirts to dance to Washington's (World Bank), Far Eastern France Review, 65-88, IX. 1984
- SCHMIDT, C., ed.: La paix indésirable? Paris, 1984
- SCOTT, A.M.: The dynamics of interdependence, Chapel Hill, 1982
- SEKI, H.: Japan in the Global Transformation Process, Mimeo, Ipshu 1984

- SEKI, HIZOHARU, Ed.: International Symposium the Reunification of Korea and I in Asia, (in printing), Tokyo, 1985.
- SIVARD, R.L.: World Military and Social Expenditures, 1983, Washington, 1983
- SKLAIR, L.: The Sociology of Progress, London, 1970
- SMALLEY, C.: The Soviet Merchant Fleet's Role in the USSR's Global Strategy, London, 1983
- STEWART SMITH, G.: A Vital US Analysis of the World Balance of Power, London, 1983
- STODDART, D.R., ed.: Geography, Ideology and Moreology Concern, Oxford, 1981
- STPRI, Armaments ur Disarmament? Stockholm, 1983
- SUNDERLAND, R.: Australia's emerging regional diffusion strategy, Canberra, 1984
- TAYLOR, C.L. + JODICE, D.A.: World Handbook I Filmed and Indicators, Vol. I + II, New Haven + London, 1983
- TAYLOR, Charles Lewis; and JODICE, David A.; Eds: World Handbook of Political and Social Indicators, 3rd ed., revised, New Haven and London, 1983, 2 vols.
- THEE, M., The Mark of the Globe: Rethinking Problems of the Nuclear Arms Race, Bu etin of Peace Proposals, Vol. 15, N° 4, Saint-Paul, 1984
- THOMPSON W.R., ed.: Contending Approaches in World System Analysts, Beverly Hills, 1984
- York, 1982
- VAYRYNEN, R.: Economic Fluctuations, Technological In-

- novations and the Arms III Historical Perspective, in Cooperation and Conflict, XVIII, 1983, 135-159.
- WALLERSTEIN I.: Partie will Prospectives of the Capitalist World Economy, New York, 1981
- WALLERSTEIN, I.: The Rise and Future Demise of World Capitalist System: Concepts for Comparative Analysis, Comparative Studies in Society and History, 16, 1974-387-415
- WATSON, A.: Diplomacy, London, 1982
- WOODWARD, K. ed: The myths of information: Technology and post-industrial Culture, Madison, 1980
- WORLD BANK: Annual Report 1984, Washington D.C., 1985
- WORLD BANK, THE: World Development Report 1985, 1985



# المحتوى

| الباب الأول<br>عللية العالم                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الأول: في اصول النظام العالمي                                                                                                                                                                                     |
| الباب الثاني قنوات التغيير                                                                                                                                                                                              |
| الفصل الخامس: السوق العالمية: الطريق المسدود ٩٩ الفصل السادس: الحياة الاجتاعية والثورة العلمية والتكنولوجية ٩٩ الفصل السابع: دورة الأفكار: الأصولية والتحديث الوطني ١٩٧ الفصل الثامن: في التساؤل الفلسفي والإيماني ١٣٥٠ |
| الفصل التاسع : السلطة الاجتماعية ١٤٦ ١٤٦ الفصل العاشر : ثقل الجيوالله ١٧٣                                                                                                                                               |

# الباب الثالث التحديات والرۋى

| ازمة العالم أم تغيير العالم ؟ ١٩٧       | الفصل الحادي عشر : |
|-----------------------------------------|--------------------|
| الرؤية الأولى : هيمنة المركز الواحد ٢٠٦ | الفصل الثاني عشر:  |
| السرؤية النسائية : صراع الحضارتسين      | لقصل الثالث عشر:   |
| الايديولوجيتين ٢٢٤                      |                    |
| الرؤية الثالثة ـ التعلكدية ٢٣٦          | القصل الرابع عشر : |
| Y07                                     | المراجع :          |

# اللولف في مسطور

□د/ أنور عبد الملك.

🗖 من مواليد القاهرة هام ١٩٧٤ م.

□ حاصل على درجة الدكتوراه في العلوم الاجتماعية عام ١٩٦٤ من جامعة باريس .. السوربون بفرنسا، كيا حصل على دكتوراه الدولة في الآداب من نفس الجامعة.

الشارك في العديد من النشاطات والمؤتمرات والندوات وحلقات البحث العربية والدولية، بالإضافة إلى نشاطه كمحاضر وأستاذ زائر في عدة جامعات عربية وأجنية.

قالمه العديد من المقالات والأبحاث والمؤلفات، بعضها باللغة العربية، والبعض الآخر باللغة الفرنسية، وترجت إلى لغات أخرى. ومن هذه الكتب: ومصسر مجتمسع يبنيسه الكتب: ومصسر مجتمسع يبنيسه العسكريون، وكتاب ومذخل إلى الفلسفة، وكتاب ودراسات في الثقافة الوطنية، ودراسات أخرى تتناول المجتمع المصري من جوانب متعددة.

الاعضو في عبدة هيئسات، وجميات علمية وأكاديمية عربية ودولية. اللايممل حاليا كأستباذ بمشروع جبامعة الأمم المتحدة بفرنسا.



ترجمة : احمد عبذات عبدالعزيز

ريجينا الشريف

## صدر في هذه السلسلة

١ \_ الحضارة ٠

٣ - التفكير العلمي

١٠ \_ جحا المربي

تأليف: د/ حسين مؤنس تأليف: د/ إحسان عباس ٢ .. اتجاهات الشهر المربي المعاصر تأليف ; د/ فؤاد زكريا تاليف: د/ أحمد عبدالرحيم مصطفي إلولايات المتحدة والمشرق العربي تأليف: زهير الكرس ه ـ العلم ومشكلات الإنسال المعاصر تالیف : د/ عزت حجازی ٢ \_ الشباب المربي والمشكلات التي يواجهها تأليف : د/ عمد عزيز شكري ٧ \_ الأحلاف والتكتلات في السياسة العللية تزجة : د/ زمير السمهوري ٨ ـ توات الإسلام ( الجؤء الأول ) د/ شاکر مصطفی مراجعة : د/ فؤاد زكريا تأليف: د/ نايف خرما إخراء على فلاراسات اللفوية المعاصرة ثاليف : د/ عبدرحب النجار ترجمة : د/ حسين مؤنس 11 .. تراث الإسلام ( الجزء الثاني ) إحسان الممد مراجعة : د/ فؤاد زكريا ترجة ; د/ حسين مؤنس 17 \_ تراث الإسلام ( الجزء الثالث ) إحسان ألعمار مراجعة : د/ فؤاد زكريا تأليف : د/ أنور عبد العليم ١٣ \_ الملاحة وعلوم البحار عند العرب واليف : د/ عقيف بيسي ١٤ .. جالية الفن المربي ناليف: د/ عبد للحسن صالح ١٥ . الإنسان الحائر بين العلم والحرافة تأليف : د/ عيمود عبد الفضيل ١٦ \_ النفط والمشكلات للعاصرة للتنمية العربية إعداد : رؤ وقبه وصفي ١٧ \_ الكون والثغوب السوداء مراجعة : زهير الكرمي ترجة : د/ على أحد عمود ١٨ \_ الكوميديا والتراجيديا مراجعة : د. شوق السكري د / على الرامي ١٩ .. المتحرج في المسرح المعاصر تأليف : سعد أردش ترجة : حسن سعيد الكرمي ٣٠ ـ التفكير المستقيم والتفكير الأموج

مراجعة: صدقي حطاب

٢١ \_ مشكلة إنتاج الغذاء في الوطن المربي ٢٧ \_ البيئة ومشكلاتها

> ۲۳ ـ الرق ٧٤ .. الأبداع في الفن والعلم ٢٥ .. المسرح في الوطن المربي

٣٧ \_ معبر وفلسطين

٧٧ \_ الملاج النفسي الحليث ٧٨ \_ أَمْرِ بِقِيا فِي عَصْرِ التَّحُولُ الأجياعي

٢٩ \_ العرب والتحدي

٣٠ \_ المدالة والحربة في لجر النهضة العربية الحاءثة ٢٩ .. الموضحات الأندلسية

٢٧ - تكنولوجيا الملوك الإنساني

24 .. الإنسان والثروات المدنية ٣٤ .. تشايا أفريقية

ج٣ .. غولات الفكر والسياسة ق الشرق المربي ( ١٩٣٠ - ١٩٧٠ )

> ٣٧ \_ إلحب في التراث المربي ۲۷ .. الساجد ٣٨ ـ تكنولوجيا الطالة البديلة ٣٩ ـ ارتقاء الإنسان

• ٤ ـ الرواية الروسية في القرن المتاسع عشر

21 .. الشعر في السودان

٢ ... دور للشر وعات العامة في التنمية الاقتصادية تأليف : د/ على خليفة الكواري

24 رالاسلام في الصين

11 - اتباهات تظرية في علم الاجتاع

ه ٤ - حكايات الشطار والعيارين في التراث العربي تأليف: د/ عمد رجب النجار

تأليف: د/ عمد على الفرا

تأليف : وشيد الحمد

عمد سعيد صبأريش

تأليف: د/ عبد السلام الترمانيني

تأليف : د/ حسن أحمد عيسي

تأليف : د / على الراعى

تأليف: د/ عواطف عبد الرحن

تأليف: د/ عبد الستار إبراهيم

ترجمة : شوقي جلال

تأليف: د/ عمد عيارة

تأليف : د / عزت قرني

تأليف اد/ عمد زكريا عناني

ترجة : د/ عبد القادر يوسف

مراجعة : د/ رجا الدريني

تأليف: د/ عمد فتحي عرض 📟

تأليف: د/ عمد عبد الغني سعردي

تأليف: د/ عمد جابر الأنصاري

تَأْلَيْفَ : ﴿ ﴿ عَمِدَ حَسَنَ عَبِدَاتُهُ

تأليف : د/ حسين مؤنس

تألیف: د/ سعود یوسف میاش

ترجمة : د/ مونق شخاشيرو

مراجعة : زهير الكرمي

تأليف ﴿د/ مكارم الغمري

تألیف : د/ عبده بدوی

تألیف : فهمی هویدی

تأليف: د/ عبد الباسط عبد المعطى

تأليف : يوسف السيسي ٢٤ ـ دعوة إلى الموسية! ترجة : سليم الصويص ٧٤ .. فكرة القانون مراجعة ; سليم بسيسو تأليف: د/ عبد المحسن صالح 84 - التنبؤ العلمي ومستقبل الإنسان ٤٩ - صراع القوى المظمى حول القرن الافريتي - تأليف : صلاح الدين حافظ التكنولوجيا الحديثة والتنمية الزراهية . تأليف: د/ عمد عبد السلام تأليف: جان ألكسان ١ - السينا في الوطن العربي ٢٥ \_ النفط والملاقات الدولية تأليف: د/ عمد الرميحي ترجمة : د / عمد عصفور ٥٣ .. البدائية تأليف: د/ جليل أبو الحب 20 .. الحشرات النافلة للأمراض 00 .. المالم بعد ماكتي عام ترجمة : شوقي جلال تأليف : د/ عادل الدمرداش 70 - Il cali تأليف: د/ أسامة عيدالرحن ٥٧ ـ البيروقراطية النقطية ومعضلة التشمية ترجمة : د/ إمام عبد الفتاح **\*\* .. الوجودية** تألیف: د/ انطرنیوس کرم ٥٩ .. المرب مام تحديات التكنولوجيا تَأْلَيْفُ : د / عيد الوهاب المسيري ٦٠ .. الأيديولوجية الصهيونية ( الجزء الأول ) تأليف : د/ عيد الوهاب السري ٦٦ - الأيديولوجية الصهيونية ( الجزء الثاني ) ٦٢ - حكمة الفرب ( الجزء الأول ) ترجة: د/ فؤادزكريا تأليف: د/ عبد لفادي على النجار ٦٢ .. الأسلام والاقتصاد ترجة: أحد حسان عبد الواحد ٦٤ \_ صناعة الجوع ( خرافة التدرة ) ٦٥ \_ مدخل إلى تاريخ الموسيقا المغربية تأليف: عبدالعزيز بن عبدالجليل تأليف: د/ سامي مكي العاني 37 - الأسلام والشعر ٦٧ ـ بنو الإنسان ترجة: زهير الكرمي تأليف: د/ محمد موفاكو ٨٨ - الثقافة الألبائية في الأبجدية المربية تأليف: د/ عبد الله العمر ٦٩ \_ ظاهرة العلم الحديث ٧٠ ـ نظر يات التعلم ( دراسة مقارئة ) ترجمة: د/ على حسين حجاج مراجعة : د/ عطيه عمودهنا تأثيف : د/ عبدالمالك خلف التميمي ٧١ - الاستيطان الأجني في الوطن السريي

ترجمة: د/ فؤاد زكريا

تأثيف: د/ جيد مسعود

٧٧ - حكمة الفرب ( الجزء الثاني )

٧٣ ـ التخطيط للتقدم الاقتصادي والاجتاعي

تأليف: د/ أمين عبدالله محمود تأليف: د/ عمد نبهان سويلم ترجة: كامل يوسف حسين مراجعة: د/ إمام عبدالفتاح تأليف: د/ احد عنهان تأليف: د/ عواطف عبد الرحن تأليف: د/ عبد السلام الترمانيني تأليف: د/ عبد السلام الترمانيني تأليف: د/ جبال الدين سيد عمد ترجمة: شوقي جلال عراجعة: صدقي حطاب عراجعة: صدقي حطاب تأليف: د/ سعيد الحفار تأليف: د/ سعيد الحفار تأليف: د/ سعيد الحفار تأليف: د/ بدرية الموضى تأليف

ثانيف: د/ حبدالستار ابراهيم تأليف: د/ توفيق الطويل ترجة: د/ عزت شعلان مراجعة: د/ حبد الرزاق العدواني د/ سمير رضوان

تأليف: د/ عمد عيارة ترجة: د/ عبدالوهاب المسيري د/ هلى حجازي مراجعة: د/ فؤاد زكريا تأليف: د/ هبدالعزيز الجلال ترجة: د/ لطاني نطيم

تالیف : د/ احمد مقنعت اسلام تالیف : د/ مصطفی المصمودی ٧٤ ـ مشاريع الاستيطان اليهودي ٧٥ ـ التصوير والحياة ٧٦ ـ الموت في الفكر المغربي

٧٧ ــ الشعر الإغريقي تراثاً انسانياً وعالمياً ٧٨ ــ قضايا التبعية الإعلامية والثقافية ٧٩ ــ مفاهيم قرآتية ٨٩ ــ الزواج هند العرب (في الجاهلية والإسلام) ٨٩ ــ الأدب اليوضلاني المعاصر ٨٩ ــ تشكيل العقل الحديث

> ٨٣ ــ البيولوجية ومصير الإنسان ٨٤ ــ المشكلة السكانية وخرافة المالتوسية ٨٥ ــ دول مجلس التعاون الحليجي ومستويات العمل الدولية ٨٦ ــ الإنسان وعلم النفس ٨٧ ــ في تراشنا العربي الاسلامي ٨٨ ــ الميكروبات والإنسان

> > ٨٩ - الاسلام وحقوق الابسان ٩٠ ـ الغرب والعالم

٩٦ - تربية اليسر وتخلف التنمية
 ٩٧ - عقول المسطيل
 ٩٣ - لغة الكيمياء عند الكائنات المنية
 ٩٤ - النظام الإصلامي الجديد

#### الاشتراك السنوي : وهو مقصور على الفئات التالية :

- المؤسسات والهيئات داخل الكويت
- المؤسسات والهيئات في الوطن العربي ١٢ ديناراً
   المؤسسات والهيئات خارج الوطن العربي ٨٠ دولاراً امريكياً
  - الأفراد خارج الوطن العربي

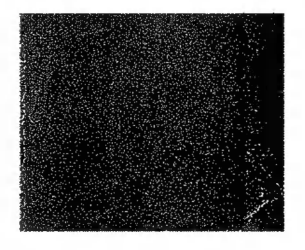
#### الاشتراكات:

ترسل باسم الأمين العام للمجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ص . ب ٢٣٩٩٦ الكويت • برقياً ثقف، ثلكس \$600\$ TLX No 44554 NCCAL

مطابع الإسطة – الكويت

## سعر السخة:

| ۵۰۰ قلس     | <ul> <li>الكويت</li> </ul>         |
|-------------|------------------------------------|
| ۱۰ ریالات   | پ السعودية                         |
| ٠٠٠ قَلْس   | ب العبراق                          |
| . ٠٠ م قلس  | 🕳 الأردن                           |
| ۽ ليرات     | به سوریا                           |
| ه ليرات     | ه لبنان                            |
| ۵۰۰ قرش     | م ليبيا ه                          |
| ۱۰ دراهم    | • المغرب                           |
| دينار واحد  | ● تونس                             |
| ٠٠ دنائير   | • الجزائر                          |
| ٠٠٠ مليم    | ۵ معسر                             |
| ۰۰۰ ملیم    | • السودان                          |
| ريال واحد   | * خمان                             |
| ٠ ٨٠٠ قلس   | <ul> <li>اليمن الجنوبية</li> </ul> |
| ٧ ريالات    | . اليمن الشمالية                   |
| ٠٠٠ قلس     | <ul><li>البحسرين</li></ul>         |
| ١٠٠١ ريالات | • قطر                              |
| ۱۰ دراهم    | • الإمارات العربية                 |
|             |                                    |



To: www.al-mostafa.com